Vol. 04 No. 02 (2025) : 01-09 e-ISSN: 2964-0131
p-ISSN-2964-1748
UNISAN JURNAL: JURNAL MANAJEMEN DAN PENDIDIKAN AL
e-ISSN: 2964-0131 p-ISSN-2964-1748

Available online at https:/ /journal.an-nur.ac.id/index.php/unisanjournal

KEPEMIMPINAN PENDIDIKAN ISLAM: KONSEP, GAYA,
DAN IMPLIKASINYA

Siti Sa'adah!, Budi waluyo?, Ahmad sayuti?
Universitas Islam An Nur Lampung
Email: 1sitisaadah@an-nur.ac.id, 2budiwaluyo@an-nur.ac.id, 3ahmadsayuti@an-nur.ac.id

Abstrak

This research is a literature review aimed at identifying and analyzing the fundamental concepts,
leadership styles, and practical implications of leadership in Islamic education. Through a literature study
approach, various classical and contemporary sources are systematically examined to formulate a
comprehensive understanding of Islamic leadership in the context of educational institutions. The review
results indicate that Islamic educational leadership is based on the values of tawhid (monotheism), akhlag
(ethics), and collective responsibility, with the goal of nurturing the holistic development of human beings.
Leadership styles frequently highlighted in the literature include prophetic, transformational, and
participative leadership, all of which emphasize role modeling (uswah), service (khidmah), and consultation
(shura). The application of these leadership styles has practical implications such as increased teacher
motivation, a healthy organizational culture, and the sustainable achievement of the vision and mission of
Islamic educational institutions. This study recommends strengthening Islamic leadership capacity that
encompasses not only managerial aspects but also spiritual and ethical foundations as the core of quality
Islamic education. Leadership based on Islamic values is key to the effective management and development
of sustainable Islamic educational institutions. Therefore, strengthening Islamic leadership capacity should
be a priority agenda in Islamic education policy and practice in Indonesia and the broader Islamic world.

Keywords: Islamic leadership, leadership styles, Islamic education, educational management

Abstrak

Penelitian ini merupakan kajian literatur yang bertujuan untuk mengidentifikasi dan menganalisis konsep
dasar, gaya kepemimpinan, serta implikasi praktis dari kepemimpinan dalam pendidikan Islam. Melalui
pendekatan studi pustaka, berbagai sumber klasik dan kontemporer dikaji secara sistematis guna
merumuskan pemahaman yang utuh mengenai kepemimpinan Islami dalam konteks lembaga pendidikan.
Hasil telaah menunjukkan bahwa kepemimpinan pendidikan Islam berlandaskan pada nilai-nilai tauhid,
akhlak, dan tanggung jawab kolektif, dengan orientasi membina manusia seutuhnya. Gaya kepemimpinan
yang sering diangkat dalam literatur mencakup kepemimpinan profetik, transformasional, dan
partisipatif, yang semuanya menekankan keteladanan (uswah), pelayanan (khidmah), dan musyawarah
(syura). Implikasi dari penerapan gaya kepemimpinan ini terlihat dalam meningkatnya motivasi kerja
guru, budaya organisasi yang sehat, serta tercapainya visi misi lembaga pendidikan Islam secara
berkelanjutan. Kajian ini merekomendasikan penguatan kapasitas kepemimpinan Islami yang tidak hanya
menguasai aspek manajerial, tetapi juga spiritual dan etis sebagai fondasi utama dalam membangun
pendidikan Islam yang bermutu. kepemimpinan yang berbasis nilai-nilai Islam menjadi kunci utama
dalam pengelolaan dan pengembangan lembaga pendidikan Islam yang berkelanjutan. Untuk itu,
penguatan kapasitas kepemimpinan Islami perlu dijadikan agenda prioritas dalam kebijakan dan praktik
pendidikan Islam di Indonesia dan dunia Islam pada umumnya.

Kata Kunci: kepemimpinan Islami, gaya kepemimpinan, pendidikan Islam, manajemen pendidikan


https://journal.an-nur.ac.id/index.php/unisanjournal
mailto:sitisaadah@an-nur.ac.id
mailto:budiwaluyo@an-nur.ac.id
mailto:ahmadsayuti@an-nur.ac.id

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam memegang peran penting dalam membentuk karakter dan
peradaban umat. Keberhasilan lembaga pendidikan Islam tidak hanya ditentukan oleh
kurikulum dan fasilitas, tetapi juga oleh kualitas kepemimpinan di dalamnya. Pemimpin
pendidikan Islam idealnya mampu mengarahkan, membimbing (Al-Attas, S. M. N. 1980),
dan menjadi teladan bagi seluruh elemen pendidikan. Seiring dengan perkembangan
teori-teori manajemen modern, penting untuk meninjau kembali konsep kepemimpinan
dalam pendidikan Islam melalui pendekatan literatur guna memahami posisi dan
perannya secara lebih mendalam (Rivai, V., & Murni, S. 2009).

Kajian kepemimpinan pendidikan Islam telah banyak dilakukan, namun sebagian
besar masih bersifat praktis dan aplikatif. Penelitian ini mengambil pendekatan studi
literatur untuk menelusuri dan menganalisis secara teoritis berbagai konsep dan gaya
kepemimpinan dalam pendidikan Islam berdasarkan sumber-sumber klasik dan
kontemporer, serta relevansi dan implikasinya terhadap manajemen lembaga
pendidikan Islam masa kini. Secara umum, kepemimpinan adalah kemampuan
seseorang dalam memengaruhi, mengarahkan, dan membina orang lain untuk mencapai
tujuan tertentu (Northouse, 2018). Dalam konteks pendidikan, kepemimpinan tidak
hanya menekankan aspek administratif, tetapi juga pedagogis dan moral.

Dalam Islam, kepemimpinan (al-imdmah atau al-qiyadah) merupakan amanah
yang harus dijalankan dengan tanggung jawab di hadapan Allah. Seorang pemimpin
tidak hanya bertugas mengatur, tetapi juga memberi teladan dan membina moralitas (Al-
Mawardi, Al-Ahkam al-Sultaniyyah) (Bush, T. 2003). Prinsip-prinsip dasar kepemimpinan
Islam meliputi:

1. Amanah (tanggung jawab)

2. Syura (musyawarah)

3. Adl (keadilan)

4. Uswah hasanah (keteladanan)

Beberapa gaya kepemimpinan yang relevan dengan pendidikan Islam berdasarkan
literatur adalah:
1. Kepemimpinan profetik: Berbasis pada karakter kenabian seperti tabligh, amanah,
fathanah, dan shiddiq (Nasution, 2005).

2. Kepemimpinan transformasional Islami: Mampu menginspirasi perubahan
dengan pendekatan spiritual dan motivasional (Bass & Avolio, disesuaikan dalam
konteks Islam).



3. Kepemimpinan partisipatif (syura-based leadership): Melibatkan semua
komponen pendidikan dalam proses pengambilan keputusan (Rahman, F. 1982).

Kepemimpinan dan manajemen merupakan dua aspek yang saling berkaitan.
Dalam pendidikan Islam, kepemimpinan yang efektif menjadi kunci dalam menciptakan
budaya organisasi yang religius, harmonis, dan produktif (Goleman, D. 2002). Dengan
memahami literatur-literatur yang membahas keduanya, diharapkan lahir konsep
kepemimpinan yang kontekstual dan aplikatif. Kepemimpinan dalam Ilembaga
pendidikan Islam memiliki ciri khas yang membedakannya dari kepemimpinan sekuler.
Ia tidak hanya berfungsi secara administratif, tetapi juga spiritual dan moral. Dalam
praktiknya, banyak lembaga pendidikan Islam menghadapi tantangan dalam
menerapkan gaya kepemimpinan yang sesuai dengan nilai-nilai keislaman dan tuntutan
zaman.

Beberapa persoalan yang mendasari pentingnya kajian ini antara lain:

1. Kurangnya pemahaman konseptual tentang kepemimpinan pendidikan Islam
dalam perspektif literatur klasik dan modern.

2. Kebutuhan akan model kepemimpinan yang tidak hanya efektif secara manajerial,
tetapi juga mencerminkan nilai-nilai Islam seperti amanah, syura, dan keadilan.

3. Kesenjangan antara teori dan praktik, di mana banyak lembaga pendidikan Islam
belum sepenuhnya mengimplementasikan kepemimpinan berbasis nilai-nilai
Islami.

Berdasarkan hal tersebut, kajian ini mencoba menjawab bagaimana konsep dan
gaya kepemimpinan pendidikan Islam dikaji dalam literatur, serta apa implikasinya bagi
praktik kepemimpinan di lembaga pendidikan Islam saat ini.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka atau kajian literatur yang
bertujuan untuk menggali berbagai pemahaman dan perspektif terkait kepemimpinan
dalam pendidikan Islam. Metode ini melibatkan pengumpulan dan analisis berbagai
sumber literatur yang relevan, baik dari literatur klasik maupun kontemporer. Sumber-
sumber tersebut mencakup buku, artikel ilmiah, jurnal, dan karya-karya lainnya yang
membahas teori kepemimpinan, nilai-nilai dasar pendidikan Islam, serta penerapannya
dalam konteks lembaga pendidikan. Dengan mengkaji sumber-sumber tersebut,
penelitian ini berusaha untuk menyusun gambaran yang komprehensif mengenai
konsep-konsep yang mendasari kepemimpinan dalam pendidikan Islam.



Dalam analisis konseptual, penelitian ini mengidentifikasi dan menjelaskan
konsep-konsep utama yang menjadi fondasi kepemimpinan pendidikan Islam, seperti
tawhid (monoteisme), akhlag (etika), dan musyawarah (syura). Peneliti akan merumuskan
pemahaman yang jelas mengenai hubungan antara nilai-nilai tersebut dan bagaimana
penerapannya dalam praktik kepemimpinan di sekolah-sekolah Islam. Selain itu, analisis
ini juga akan menggali implikasi konsep-konsep tersebut dalam pembentukan karakter
pemimpin pendidikan yang efektif, yang tidak hanya kompeten secara manajerial tetapi
juga memimpin dengan dasar nilai-nilai moral dan spiritual.

Penelitian ini juga menganalisis berbagai gaya kepemimpinan yang diterapkan
dalam pendidikan Islam, seperti kepemimpinan profetik, transformasional, dan
partisipatif. Setiap gaya kepemimpinan tersebut diteliti dari perspektif pendidikan Islam,
dengan fokus pada bagaimana gaya-gaya tersebut dapat meningkatkan motivasi kerja
guru, membentuk budaya organisasi yang sehat, dan mendukung pencapaian visi misi
lembaga pendidikan. Implikasi praktis dari penerapan gaya kepemimpinan ini akan
dijelaskan lebih lanjut, termasuk tantangan yang dihadapi serta peluang yang dapat
dimanfaatkan untuk menciptakan lingkungan pendidikan yang berkelanjutan dan
bermutu.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Konsep Kepemimpinan dalam Pendidikan Islam

Kepemimpinan dalam pendidikan Islam dipandang bukan hanya sebagai
aktivitas manajerial, tetapi sebagai peran spiritual yang sangat fundamental. Pemimpin
dalam lembaga pendidikan Islam diharapkan memiliki akhlak mulia, visi keumatan,
serta kemampuan membimbing seluruh warga sekolah menuju tujuan pendidikan yang
islami dan integral. Literatur klasik menempatkan kepemimpinan sebagai amanah dan
ibadah, bukan sekadar jabatan struktural.

Dalam perspektif Al-Qur’an dan hadis, kepemimpinan adalah bentuk tanggung
jawab besar yang kelak dipertanggungjawabkan di hadapan Allah SWT. Sebagaimana
ditegaskan dalam hadis, “Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap pemimpin akan
dimintai pertanggungjawaban atas kepemimpinannya.” Ini mempertegas bahwa nilai
etis dan akuntabilitas spiritual menjadi pondasi utama dalam model kepemimpinan
Islam. Al-Mawardi dalam Al-Ahkam al-Sultaniyyah menjelaskan bahwa seorang
pemimpin ideal adalah orang yang memiliki sifat adil, berilmu, tegas dalam kebenaran,
dan mampu menjaga kemaslahatan umat. Konsep ini kemudian dikembangkan dalam
konteks pendidikan sebagai pemimpin yang menjadi contoh (uswah hasanah), pengarah
visi (ra’iyy), dan pelayan lembaga (khadim al-madrasah) (Al-Mawardi 1996).



Dalam literatur kontemporer, seperti yang dikemukakan oleh Syed Naquib al-
Attas, kepemimpinan pendidikan Islam adalah usaha membentuk manusia beradab
(insan adabi), yang memiliki kesatuan antara akal, ruh, dan akhlak. Oleh karena itu,
pemimpin pendidikan harus memiliki kedalaman ilmu sekaligus integritas moral agar
mampu menjadi agen peradaban.

Kepemimpinan pendidikan Islam juga memiliki dimensi holistik, mencakup
pengembangan spiritual, intelektual, emosional, dan sosial peserta didik (Daulay, H. P.
2009). Hal ini mencerminkan paradigma tauhid dalam pendidikan yang menekankan
hubungan vertikal dengan Allah dan horizontal dengan sesama manusia, sebagaimana
dijelaskan oleh Fazlur Rahman dalam konsep pendidikan berbasis nilai-nilai wahyu.
Konsep kepemimpinan Islami tidak berdiri sendiri, melainkan terintegrasi dalam sistem
pendidikan secara menyeluruh. Pemimpin harus memahami dan mengelola komponen
manajemen pendidikan seperti kurikulum, SDM, keuangan, dan hubungan dengan
masyarakat secara islami. Dalam literatur, ini dikenal sebagai pendekatan manajemen
berbasis nilai (value-based leadership). Sejumlah literatur juga menekankan pentingnya
maqashid al-shari’ah sebagai dasar kepemimpinan pendidikan Islam. Pemimpin harus
memastikan bahwa setiap keputusan dan kebijakan lembaga tidak keluar dari tujuan
pokok syariat: menjaga agama, akal, jiwa, harta, dan keturunan (Zuhairini, et al. 1995).
Ini menandakan pentingnya dimensi fikih manajerial dalam kepemimpinan pendidikan.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa kepemimpinan dalam pendidikan
Islam berangkat dari integrasi antara nilai-nilai tauhid, akhlak, dan prinsip manajemen
modern yang disaring melalui pendekatan islami. Pemimpin bukan hanya sebagai
pengambil kebijakan, tetapi juga sebagai pendidik dan penjaga moral lembaga.G

Gaya Kepemimpinan dalam Pendidikan Islam

Dalam berbagai literatur, ditemukan bahwa gaya kepemimpinan yang sesuai
dengan nilai-nilai pendidikan Islam mencakup kepemimpinan profetik (nubuwwah),
transformasional Islami, dan partisipatif berbasis syura. Ketiga gaya ini memiliki
kesamaan dalam menekankan etika, teladan, dan pemberdayaan. Kepemimpinan
profetik menjadikan sifat-sifat Nabi Muhammad SAW —shiddiq (jujur), amanah (dapat
dipercaya), tabligh (menyampaikan), dan fathanah (cerdas)—sebagai dasar perilaku
kepemimpinan. Pemimpin dengan gaya ini menjadi model dalam akhlak dan ibadah,
serta mampu membimbing komunitas sekolah ke arah kebaikan secara berkelanjutan.



Kepemimpinan transformasional Islami menekankan pada inspirasi dan motivasi
yang lahir dari visi dan spiritualitas. Pemimpin jenis ini mengarahkan perubahan dengan
pendekatan ruhani dan intelektual, serta mengembangkan potensi guru dan siswa
melalui sentuhan hati dan contoh nyata (Hasan, L. 2014). Gaya partisipatif berbasis syura
sangat relevan dalam konteks pendidikan Islam karena mendorong keterlibatan kolektif
dalam pengambilan keputusan. Pemimpin dengan gaya ini mendengar aspirasi semua
pihak, membangun konsensus, dan menghargai perbedaan. Ini selaras dengan prinsip
musyawarah yang diamanahkan dalam QS. Asy-Syura: 38.

Literatur juga mencatat bahwa gaya otoriter atau transaksional kurang cocok
diterapkan dalam lembaga pendidikan Islam karena mengabaikan dimensi spiritual dan
hubungan emosional (Bass, B. M., & Avolio, B. J. 1994).. Gaya ini sering menimbulkan
resistensi dan menurunkan semangat kerja guru dan staf. Dalam praktik di berbagai
madrasah dan pesantren, kombinasi gaya profetik dan transformasional terbukti mampu
meningkatkan loyalitas guru, disiplin siswa, dan budaya sekolah yang positif. Studi
literatur juga menunjukkan bahwa gaya ini efektif dalam membentuk kepemimpinan
yang berkelanjutan dan adaptif terhadap perubahan zaman.

Beberapa penulis seperti Azyumardi Azra dan M. Atho Mudzhar menekankan
bahwa gaya kepemimpinan dalam pendidikan Islam harus kontekstual, fleksibel, dan
tetap berpegang pada prinsip-prinsip keislaman. Konteks lokal, budaya organisasi, dan
perkembangan teknologi pendidikan juga perlu diperhitungkan dalam menentukan
gaya kepemimpinan.

Maka dapat disimpulkan bahwa gaya kepemimpinan pendidikan Islam idealnya
bersifat kombinatif, menyeimbangkan antara keteladanan, partisipasi, dan transformasi
spiritual. Kepemimpinan yang hanya menekankan aspek administratif tanpa dimensi
ruhani akan kehilangan arah dan esensi pendidikan Islam.

Implikasi Kepemimpinan terhadap Lembaga Pendidikan Islam

Penerapan gaya dan konsep kepemimpinan Islami berdampak langsung pada
peningkatan mutu pendidikan, budaya kerja, dan integritas lembaga. Pemimpin yang
menjunjung tinggi nilai-nilai Islam cenderung membangun lingkungan yang kondusif,
penuh rahmat, dan bersahabat. Beberapa penelitian dalam literatur menunjukkan bahwa
kepemimpinan yang baik berkorelasi positif dengan peningkatan motivasi kerja guru,
keteladanan dalam berpakaian dan berperilaku, serta kedisiplinan siswa. Dalam lembaga
yang dipimpin secara Islami, partisipasi guru dalam program pengembangan
profesional juga lebih tinggi.



Implikasi lainnya adalah pada peningkatan hubungan antara sekolah dan
masyarakat. Pemimpin Islami mampu membangun komunikasi yang harmonis dengan
wali murid, tokoh agama, dan masyarakat sekitar, yang memperkuat peran sosial
sekolah sebagai pusat pendidikan dan dakwah. Dari sisi manajerial, kepemimpinan
Islami juga memperkuat akuntabilitas dan transparansi dalam pengelolaan anggaran,
program, serta evaluasi kinerja. Nilai amanah dan keadilan menjadi landasan utama
dalam seluruh proses pengambilan keputusan.

Namun demikian, beberapa literatur juga menunjukkan bahwa tantangan tetap
ada, seperti kurangnya pelatihan kepemimpinan berbasis Islam, lemahnya integrasi
nilai-nilai Islam dalam kebijakan sekolah, serta adanya tekanan modernisasi yang
kadang menjauh dari nilai-nilai syariah. Oleh karena itu, diperlukan strategi penguatan
kapasitas kepemimpinan melalui pelatihan, pembinaan ruhani, serta mentoring oleh
tokoh-tokoh yang memahami pendidikan Islam secara menyeluruh. Kementerian
Agama dan lembaga pendidikan tinggi Islam perlu bersinergi untuk menyiapkan
pemimpin lembaga pendidikan Islam yang mumpuni.

Implikasi terakhir yang penting adalah bagaimana kepemimpinan Islami mampu
menjaga identitas lembaga pendidikan Islam di tengah arus sekularisasi dan globalisasi.
Pemimpin yang berkarakter Islami dapat menjadi benteng moral dan ideologis yang
menjaga nilai-nilai Islam tetap hidup di lingkungan sekolah. Secara keseluruhan,
kepemimpinan pendidikan Islam yang berbasis nilai, spiritualitas, dan keilmuan terbukti
membawa dampak signifikan terhadap kemajuan dan keberlanjutan lembaga. Model ini
perlu terus dikembangkan, diteliti, dan diterapkan secara sistematis agar cita-cita
pendidikan Islam sebagai pembentuk peradaban benar-benar terwujud.

Kepemimpinan dalam pendidikan Islam merupakan elemen sentral yang tidak
hanya berfungsi secara administratif, tetapi juga secara spiritual dan moral (Mulyasa, E.
2003). Melalui kajian literatur ini, ditemukan bahwa konsep kepemimpinan dalam Islam
sangat kaya dan mendalam, berlandaskan pada nilai-nilai tauhid, amanah, keadilan, dan
keteladanan. Gaya kepemimpinan yang sesuai dengan konteks pendidikan Islam pun
tidak bersifat tunggal, melainkan beragam dan dinamis, seperti gaya profetik,
transformasional, dan partisipatif berbasis syura.



Setiap model kepemimpinan tersebut memiliki dampak signifikan terhadap arah
dan keberlangsungan lembaga pendidikan Islam. Pemimpin yang mampu
mengintegrasikan nilai-nilai keislaman ke dalam praktik manajerial terbukti mampu
menciptakan lingkungan pendidikan yang berkualitas, religius, dan berdaya saing.
Namun demikian, tantangan juga tidak sedikit, mulai dari kurangnya pelatihan
kepemimpinan Islami hingga pengaruh sekularisasi pendidikan yang mereduksi peran
spiritual pemimpin. Kajian ini menegaskan bahwa penguatan kepemimpinan
pendidikan Islam harus dilakukan secara holistik, baik melalui sistem pembinaan,
pengembangan  kompetensi, maupun penguatan nilai-nilai dasar dalam
penyelenggaraan pendidikan Islam. Oleh karena itu, penguatan konseptual dan praktis
terhadap kepemimpinan Islami menjadi kebutuhan mendesak dalam rangka
mewujudkan lembaga pendidikan Islam yang unggul, berkarakter, dan berkontribusi
nyata bagi masyarakat.

KESIMPULAN

Berdasarkan telaah literatur yang dilakukan, dapat disimpulkan beberapa hal
penting sebagai berikut:

1. Konsep kepemimpinan dalam pendidikan Islam berakar pada ajaran Al-Qur’an
dan sunnah, yang menekankan pada nilai-nilai akhlak, amanah, keadilan, dan
tanggung jawab spiritual. Kepemimpinan tidak hanya dipahami secara struktural,
tetapi juga sebagai ibadah dan peran moral dalam membina peradaban.

2. Gaya kepemimpinan yang berkembang dalam konteks pendidikan Islam
mencakup gaya profetik, transformasional Islami, dan partisipatif berbasis syura.
Ketiga gaya ini mampu mendorong terciptanya lingkungan pendidikan yang
partisipatif, inspiratif, dan berorientasi pada visi keumatan.

3. Implikasi kepemimpinan terhadap lembaga pendidikan Islam sangat signifikan
dalam membentuk kultur organisasi yang positif, meningkatkan kinerja pendidik,
serta memperkuat relasi antara sekolah dan masyarakat. Kepemimpinan Islami
juga berperan penting dalam menjaga identitas dan arah ideologis lembaga
pendidikan di tengah tantangan modernitas.

Dengan demikian, kepemimpinan yang berbasis nilai-nilai Islam menjadi kunci
utama dalam pengelolaan dan pengembangan lembaga pendidikan Islam yang
berkelanjutan. Untuk itu, penguatan kapasitas kepemimpinan Islami perlu dijadikan
agenda prioritas dalam kebijakan dan praktik pendidikan Islam di Indonesia dan dunia
Islam pada umumnya.



DAFTAR PUSTAKA

Al-Attas, S. M. N. (1980). The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic
Philosophy of Education. Kuala Lumpur: Muslim Youth Movement of Malaysia
(ABIM).

Al-Mawardi. (1996). Al-Ahkam al-Sultaniyyah (Terj. Wahid Ahmadi). Jakarta: Pustaka Al-
Kautsar.

Bass, B. M., & Avolio, B. J. (1994). Improving Organizational Effectiveness Through
Transformational Leadership. Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Bush, T. (2003). Theories of Educational Leadership and Management (3rd ed.). London: Sage
Publications.

Daulay, H. P. (2009). Pendidikan Islam dalam Sistem Pendidikan Nasional di Indonesia. Jakarta:
Kencana.

Fattah, N. (2004). Landasan Manajemen Pendidikan. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Goleman, D. (2002). The New Leaders: Transforming the Art of Leadership into the Science of
Results. London: Little, Brown.

Hasan, L. (2014). Kepemimpinan Pendidikan Islam dalam Perspektif Transformasional.
Jurnal Ilmiah Didaktika, 15(2), 123-132.

Mulyasa, E. (2003). Menjadi Kepala Sekolah Profesional. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago:
University of Chicago Press.

Rivai, V., & Murni, S. (2009). Education Management: Analisis Teori dan Praktik. Jakarta:
Rajawali Pers.

Zuhairini, et al. (1995). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.



