KONSTRUKSI PENDIDIKAN SPIRITUAL
DI PEDESAAN LAMPUNG BARAT

Sugianto?, Yayu Tsamrotul Fuadah?

Lsugiantoalfarugi3@gmail.com, Universitas Islam An-Nur
Lampung
2yayufuadah10@gmail.com, Universitas Islam An-Nur
Lampung

Abstrak

The construction of the dhikr-based spiritual learning
managib of Shaykh Abdul Qodir Al-Jailani in Sidirejo
Village, West Lampung, was the primary focus of this study.
The outcomes of his investigation: 1) The construction of the
nature of learning is understood to be the process of
changing behavior, both in terms of thinking and actions, so
that a person's life is useful, brings grace to the universe,
and makes them happy now and in the future. The goal of
education is to transform individuals into servants who
constantly strive, dhikr, or worship Allah, love Shaykh
Abdul Qodir Al-Jailani, the Messenger of Allah, and Allah
SWT; 2) the construction of educational values can be
broken down into the following categories: values of
monotheism, humanism, Islamic ukhuwah, values of wisdom
and consultation, justice, and simplicity; and 3) the
construction of learning environments in which Imam
Managib serves as an active instructor and pilgrims as
passive students. The stages of learning application in their
activities, specifically: beginning, middle, and end activities;
and on the requirements for success, including shari'a,
tarigat, essence, and ma'rifat

Kata Kunci: Pembelajaran Spiritual, Pedesaan.

15


mailto:sugiantoalfaruqi3@gmail.com
mailto:yayufuadah10@gmail.com

16

A. Pendahuluan

Arus radikalisme yang mulai merebak di seluruh Indonesia selalu
menggoyang perkembangan agama di tanah air. Terorisme atau
radikalisme selalu mengatasnamakan agama. Situasi ini tidak hanya
terjadi di luar negeri, tetapi juga dalam waktu yang cukup lama di
Indonesia, khususnya selama peristiva bom Bali tahun 2001. Pada
Jumat, 15 Januari 2016, aksi radikalisme agama ini kembali terulang.
Pada hari itu, terjadi pengepungan di Jalan MH Thamrin yang
menewaskan dan melukai beberapa kelompok baik di dalam negeri
maupun di luar negeri yang berada di sekitar. Akibatnya, terorisme
tetap ada di Indonesia dan menjadi ancaman bagi eksistensi bangsa dan
negara.

Radikalisme menyimpang dari proses pembelajaran yang efektif.
Dalam penelitiannya, Sarwono menyebutkan, para teroris awalnya
tergabung dalam kelompok pengajian yang berpandangan Islam
ekstrim. Mereka direkrut ke dalam kelompok belajar, dan guru/ustadz
mereka mengajari mereka tentang memahami ajaran Islam,
menanamkan nilai-nilai ekstrem, dan pengembangan karakter.! Ustadz
menggunakan  metode doktrinal untuk memfasilitasi  proses
pembelajaran guna mencapai tujuan pembelajaran yang diinginkannya.

Nasir Abbas (mantan aktifis Jamaah Islamiyah) menjelaskan
dalam proses pembelajaran tersebut terdapat beberapa tahap yang harus
dilalui. Adapun tahapan-tahapan pembelajaran tersebut yaitu: 1) tabligh
(penyampaian pesan/nasehat secara umum, seperti berbentuk tabligh
akbar, kegiatan pengajian, eks-skul dll., 2) ta’lim (transfer of
knowledge tentang ajaran Islam yang ekstrim dan transfer of value
tentang pembentukan karakter yang penuh kebencian dan penggunaan
kekerasan terhadap orang yang dianggap musuh, 3) tamrin (transfer of
attitudeberupa pelatinan atau praktek melakukan kekerasan), 4) tamhish
(penseleksian terhadap para peserta didik/calon pelaku teror yang sudah
melalui proses pembelajaran), dan 5) bai’at (melaksanakan baiat
sebagai syarat menjadi anggota). Jadi, proses pembelajaran untuk
menciptakan generasi teroris dilakukan secara sistematis.?

Dari kenyataan tersebut yang sangat membahayakan terhadap
eksistensi pancasila dan NKRI, terdapat beberapa cara untuk

! Stanislaus Riyanta. Hubungan Ketidaksehatan Jiwa dengna Teorisme. Dalam
Jurnalintelijent.net diakses pada tanggal 5 Mei 2016.

2 |bid.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



17

mengatasinya antara lain dengan mengikuti dan melaksanakan
Amaliyah Spiritual. Amaliyah spiritual tersebut sangat beragam
bentuknya salah satunya berbentuk acara dzikir dan solawat. Acara
tersebut diselingi oleh penanaman ajaran agama (kadang-kadang juga
pengetahuan tentang berbangsa dan bernegara) dan pembentukan
karakter umat Islam yang akan menjaga pancasila, negara dan bangsa
Indonesia. Amaliyah spiritual ini banyak dilakukan oleh kalangan
masyarakat Nahdlatul Ulama (NU) yang secara kelembagaan melalui
KH. Hasyim Asy’ari dan diperkuat lagi oleh KH. Ahmad Siddiq dan
KH. Abdurrahman Wahid mengakui pancasila sebagai dasar final
bangsa Indonesia.® Kyai Azaim* menjelaskan, mengikuti dan
melaksanakan amaliyah spiritual yang berbentuk acara dzikir dan
sholawat seperti bersolawat bersama Habib Syechsebagai ikhtiar
Spritual untuk menciptakan generasi yang mampu menjaga Negara dan
bangsa Indonesia termasuk juga Pancasila sebagai dasar negara. Oleh
karena itu, mengikuti dan melaksanan amaliyah spiritual merupakan
usaha untuk menjaga negara dan bangsa Indonesia dari segala bentuk
arus radikalisme.

Ada proses pembelajaran yang tercakup dalam gagasan amaliyah
ruhani, yang berwujud zikir dan doa. Dalam pendidikan kerohanian
seperti ini, guru (imam, kyai, dll) berinteraksi dengan siswa (jamaah
dzikir dan salat) untuk belajar. Pendeta atau kyai mengajarkan kepada
jamaah cara mengingat dan berdoa. Oleh karena itu, tujuan dari proses
pendidikan spiritual tidak hanya untuk membangkitkan generasi Islam
yang berdedikasi pada misi rahmatan lil'alamin setiap saat.

Sa’id  Hawa®  mendiskripsikan ~ bahwa  di  dalam
pembelajaranberbasis spiritualitas Islam, manusia akan diperkenalkan
hakikat potensi yang dimiliki manusia dan cara memanfaatkannya.
Dalam diri manusia ada yang dinamakan al-nafs , al- ‘ag/, al -qalb dan
al-ruh. Semua istilah tersebut memiliki maknanya sendiri-sendiri yang
merupakan alam misteri yang tidak bisa diungkap sebagian
karakteristiknya oleh seseorang kecuali jika dia mau menempuh
perjalanan spiritual menuju Allah SWT.Jika semua potensi itu
dikembangkan dengan baik dalam proses pembelajaran spiritual, maka

3 Abdul Muchit Muzadi. NU dalam Perspektif Sejarah dan Ajaran: Refleksi 65
Tahun Ikut NU. (Surabaya: Khalista, 2006), h. 75-76.

4 https://serambimata.com.2015/10/03.

5 Sa’id Hawa, Pendidikan Spiritual, terj. Abdul Munib, (Yogyakarta: Mitra
Pustaka, 2006), h. 34.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



18

manusia tersebut menjadi generasi ulul albab yang taat pada Allah,
Rasul dan para pemimpin negaranya (ulil amri).

Pembelajaran spiritual yang biasa dilakukan pada acara amaliyah
spiritual teraplikasi di berbagai daerah yang ada di Indonesia, salah
satunya dalam Dzikir Managib Syaikh Abdul Qodir Jailani di Desa
Sidorejo Lampung Barat. Acara Dzikir Managib Syaikh Abdul Qodir
Jailani di Desa Sidorejo Lampung Barat dilaksanakan pada setiap
sebelas hari sekaliari, setiap malam jumat, dan terutama malam jumat
legi. Para jamaahnya berkumpul dan beragam dari berbagai latar
belakang Suku, Agama, Ras, dan Antar golongan (SARA).°K. M.
Husaini mengakui, awalnya peserta dzikir managib hanya beberapa
orang. Namun, dengan efektifitas dan daya gabul yang tinggi dalam
meloloskan berbagai hajat dan menyelesaikan masalah yang dihadapi
pengikutnya, gerakan dzikir tersebut berkembang pesat.

Dari konteks penelitian di atas, maka peneliti melakukan
penelitian tentang, “Konstruksi Pembelajaran Spiritual Berbasis Dzikir
Managib Syaikh Abdul Qodir Jailani di Tengah Arus Radikalisme
Agama di Lampung Barat”. Penelitian ini sangat manarik, karena
fenomena amaliyah spiritual yang memiliki unsur pembelajaran
spiritual mempunyai manfaat yang besar dalam menghadapi arus
radikalisme agama di Indonesia.

B. Pembahasan
1. Konstruksi Hakikat dan Teori Belajar dalam Pembelajaran
Spiritual

Menurut Gulo’belajar adalah suatu proses yang berlangsung di
dalam diri seseorang yang mengubah tingkah lakunya, baik tingkah
laku dalam berpikir, bersikap, dan berbuat. Belajar berdasarkan dari
berbagai sumber (resource-based-learning) bukan sesuatu yang berdiri
sendiri, melainkan bertalian dengan sejumlah perubahan-perubahan
yang lainnya. Dengan demikian, belajar berarti usaha merubah tingkah
laku. Nasution® menambahkan tentang perubahan-perubahan dalam
belajar, antara lain: (a) perubahan dalamsifat dan pola ilmu
pengetahuan manusia, (b) perubahan dalam masyarakat dan

6 Observasi, sejak mengikuti Dzikir Managib pada tahun 2012.

TW. Gul, Strategi Belajar Mengajar. (Jakarta: Grasindo, 2002), h. 23.

8Nasution, Berbagai Pendekatan dalam Prodes Belajar Mengajar, (Jakarta: Bina
Aksara, 2002), h. 19.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



19

tuntutannya, (c) perubahan tantang cara belajar, dan (d) perubahan
dalam media komunikasi.

Di dalam pembelajaran spiritual berbasis dzikir managib Syaikh
Abdul Qodir Al-Jailani, belajar dipahami sebagai proses perubahan
tingkah laku baik dalam perubahan berpikir untuk memahami tentang
ajaran agama Islam terutama tentang spiritualistik Syaikh Abdul Qodir
Jailani yang beraliran ahlussunnah wa al-jamaah, maupun dalam
perubahan sikap atau perbuatan dalam rangka mengamalkan ilmu yang
telah diperolehnya sehingga hidupnya bermanfaat, membawa bagi
semesta alam (rahmatan lil’alamin) dan bahagia di dunia dan
akhirat.Menurut  Suhaimie® aktifitas belajar dalam pembelajaran
berbasis dzikir merupakan suatu perbuatan mengingat, menyebut,
mengerti, menjaga dalam bentuk ucapan-ucapan lisan, gerakan hati atau
gerakan anggota badan yang mengandung arti pujian, rasa syukur dan
do’a dengan cara-cara yang diajarkan oleh Allah dan Rasul-Nya, untuk
memperoleh ketentraman batin, atau mendekatkan diri (tagarrub)
kepada Allah, dan agar memperoleh keselamatan dalam menjalani
hidup serta terhindar dari siksa Allah di dunia dan akhirat.

Sedangkan tujuan belajar dalam pembelajaran spiritual ini adalah
untuk merubah tingkah laku umat menjadi hamba yang selalu
berikhtiar/berusaha sekuat tenaga dalam menjalani hidupnya, selalu
berdzikir atau menyembah Allah bukan karena takut pada siksa-Nya
dan tamak akan pahala-Nya, serta selalu mencurahkan segala cintanya
kepada Syaikh Abdul Qodir Al-Jailani, Rasulullah dan terutama kepada
Sang Maha Cinta Allah SWT. Tujuan ini sesuai dengan penuturan
Syaikh Abdul Qodir Al-Jailani,'? yakni sebagai berikut:

“ Jangan pula melupakan upaya manusiawi agar tak menjadi

korban keyakinan kaum fatalis (jabbariyyah), dan yakinlah

bahwa tak ada sesuatupun terwujud kecuali atas idzin Allah

SWT. Karena itu, jangan kamu puja upaya manusiawi karena

yang demikian ini melupakan Tuhan, dan jangan berkata bahwa

tindakan-tindakan manusia berasal dari sesuatu. Bila demikian,
berarti kamu tidak beriman dan termasuk golongan gadariyyah.

Hendaknya kamu katakan bahwa segala aksi makhluk adalah

% Junita Nurmala Sari dan Nunung Febriany, PengaruhDzikir Terhadap Penurunan
Tingkat Kecemasan Pasien Pre Operatif Kanker Serviks,Fakultas Keperawatan Universitas
Sumatera Utara, Tt., 2.

10 M. Zainuddin, Karomah Syeikh Abdul Qodir Al-Jailani, (Yogyakarta: LKiS,
2012), h. 65-68.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



20

milik Allah. Inilah pandangan yang telah diturunkan kepada kita

lewat keterangan-keterangan yang berhubungan dengan masalah

pahala dan hukuman,”*!

“Barangsiapa menghendaki akhirat maka wajib baginya

mengabaikan dunia. Barangsiapa menghendaki Allah, wajib

baginya mengabaikan akhirat dan harus mencampakkan
kehidupan dunia demi Tuhannya. Selama keinginan dan upaya
duniawi masih bersemayam dibenak seseorang, seperti makan,
minum, busana, menikah, rumah, kendaraan, jabatan, dan pamrih

(riya’) dalam beramal maka orang itu belum digolongkan orang-

orang soleh...”*?

Apabila umat sudah menjadi hamba yang seperti itu, maka
berarti dia sudah berada pada tingkatan sufistik yang tinggi, sehingga
dia selalu mendapat berkah dan karomah Syeikh Abdul Qodir Al
Jailani, syafaat Rosulullah saw, ridho dan izin Allah SWT. Dengan
keadaan seperti, maka dampak positifnya adalah menimbulkan
kemaslahatan bagi dirinya, orang tua, guru, keluarga, masayarakat,
bangsa, dan agama Islam, sehingga semua bentuk kemudharatan seperti
teroris, radikalis, korupsi, kikir dan sebagainya bisa terhindarkan.
Dengan demikian, umat yang selalu dekat dan ingat pada Allah melalui
dzikir, solawat dan sebagainya akan menjadi jawaban kekosongan hati
atau jiwa seseorang untuk mengisi ruang tersebut. Karena dengan
ibadah tersebut jiwa dan hati manusaia akan merasa tenang, dan nilai-
nilai keluhuran inilah yang dapat menuntun manusia kembali kepada
nilai-nilai kebaikan, dan nilai-nilai spiritual pada dasarnya adalah fitrah
manusia®®.

Mahjuddin'* berpendapat, manusia yang selalu berdzikir dan
apalagi berjamaah akan membuat manusia tidak punya penyakit hati.
Orang yang berpenyakit hati bisa menampakkan gejala yang selalu lalai
mengerjakan hal-hal baik, tampak ragu-ragu dan selalu terdorong untuk
melakukan kejahatan, seperti melakukan terror yang berbau SARA,
bersikap radikal, intoleransi dan eksklusif-fanatik. Manusia yang seperti

1 Abdul Qadir Jailani, Futuh al-Ghaib, Syamsu Basyaruddin dan Ilyas Hasan
(Penerj.), (Bandung: Mizan, 1987), h. 62.

2 Abdul Qadir Jailani, Fath ar-Rabbani, dalam An-Nadwi, Rijal al-Fikr wa ad-
Da’wah fi al-Islam, (Kuwait: Dar al-Qalam, 1969), h. 162.

13 M. Sholihin dan M. Anwar Rosyid, Akhlak Tasawuf Manusia, Etika, dan Makna
Hidup (Bandung: Nuansa, 2004), h. 16

14 Mahjuddin. Pendidikan Hati: Kajian Tasawu Amali. (Jakarta: Kalam Mulia,
2001), h. 66-67.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



21

itu disebabkan hatinya sudah mulai kabur karena cahayanya tidak
tampak lagi.

Sedangkan Edi Susanto berpendapat juga, penanganan
problematika SARA, terorisme dan radikalisme Islam lainnya bisa
dilakukan dengan program deradikalisasimelalui dzikir bernuansa
inklusif-multikultural. Dalam konteks ini, majlis dzikir yang merupakan
bagian dari pendidikan agama Islam (pendidikan non-formal) akan
menjadi media penyadaran umat dihadapkan pada problem bagaimana
mengembangkan pola keberagamaan berbasis inklusivisme, pluralis dan
multikultural, sehingga pada akhirnya dalam kehidupan masyarakat
tumbuh pemahaman keagamaan yang toleran, inklusif dan berwawasan
multikultur. Hal ini penting sebab dengan tertanamnya kesadaran
demikian, sampai batas tertentu akan menghasilkan corak paradigma
beragama yang hanif dan tidak fundamentalis, radiks serta eksklusif.®

Kenyataan tujuan pembelajaran spiritual berbasis dzikir managib
Syaikh Abdul Qodir Al-Jailani tersebut akan tercapai, apabila umat
mengikuti dzikir managib dari awal sampai akhir secara istiqamah.
Adapun isi proses dari aktifitas pembelajaran spiritual ini yaitu:
bertawassul, berdzikir, bersolawat, bersedekah, mendengarkan
ceramah, sholat hajat dan berdoa. Dari aktifitas pembelajaran ini, orang
yang tidak mengerti agama terutama dalam wilayah tauhid dan tasawuf,
akhirnya mereka tahu dan mereka yang tidak terbiasa berdzikir,
bersolawat, bersedekah, sholat hajat dan berdoa, akhirnya terbiasa
melakukan seperti itu minimal pada setiap malam jumat legi.

Diskripsi belajar dalam perspektif ini tidak jauh berbeda dengan
perspektif teori belajar behavioristik. Dalam teori ini, belajar dipahami
sebagai: “....Is a chance in observable behavior caused by external
stimuli in environment.” Definisi belajar ini selaras dengan para
penganut teori behavioristik yang mengemukakan, belajar adalah
perubahan tingkah laku sebagai akibat dari adanya interaksi antara
stimulus dan respon (S-R). Salah satu pencetus teori behavioristik
Thorndike mendefinisikan secara rinci bahwa belajar adalah proses
interaksi antara stimulus dan respon. Stimulus yaitu apa saja yang dapat
merangsang terjadinya kegiatan belajar seperti pikiran, perasaan, atau
hal-hal lain yang dapat ditangkap melalui panca indera. Sedangkan
respon, Yyaitu reaksi yang dimunculkan peserta didik ketika belajar,

Edi  Susanto, Pendidikan ~ AgamaBerbasis  Multikultural ~ (Upaya
StrategisMenghindari Radikalisme, KARSA, IX April2006, h. 785.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



22

yang juga dapat berupa pikiran, perasaan, atau gerakan/tindakan.
Guthrie menambahkan, hubungan interaksi S-R tidak bersifat
sementara, namun diperlukan “pengulangan stimulus” agar S-R lebih
bersifat tetap.

Interaksi stimulus dan respon ini juga terjadi Kketika terjadi
aktifitas belajar dalam pembelajaran spiritual berbasis dzikir managib
Syaikh Abdul Qodir Al-Jailani. Stimulus ini merupakan upaya
mengajarkan, membimbing dan mengarahkaan dari guru. Sedangkan
respon merupakan tanggapan dari penerimaan dan pengamalan ilmu
yang dilakukan oleh siswa/santri yang dalam hal ini adalah jamaah
dzikir managib Syaikh Abdul Qodir Al-Jailani. Salah satu contohnya,
ketika Imam mau memulai dzikir managib, dia menyampaikan bahwa
beribadah ini hanya untuk Allah dan harus memfokuskan semua
konsentrasi kepada-Nya. Respon jamaah mendengarkan apa Yyang
disampaikan imam. Kemudian, Imam memulai tawassul, maka semua
jamaah mengikuti apa yang dibacakan oleh Imam. Dengan demikian,
interaksi pembelajaran berjalan satu arah yaitu dari imam managib
kepada para jamaah dzikir managib.

Selain itu, aktifitas belajar dalam pembelajaran spiritual ini
banyak dipengaruhi oleh Imam vyang sufi, berilmu, berakhlak,
kharismatik, dermawan, istiqgamah dan doa-doanya banyak yang
terkabulkan. Faktor inilah yang membuat jamaah dzikir managib
semakin antusias untuk mengikuti dzikir managib dan setiap tahun
semakin banyak jamaah yang ikut acara tersebut. Kegiatan aktifitas
belajar ini dilakukan berulang-ulang setiap malam dini hari, malam
jumat dan terutama malam jumaat legi yang jamaahnya hampir sekitar
kurang lebih 200 jamaah.

Menurut Prof. Dr. KH. Said Agil Siradj, M.A memiliki
pandangan terhadap majlis dzikir Manaqib tersebut. Dia mengatakan:

“... Bagi saya Kiai Muzakki adalah figur yang istigomah

menjadikan hatinya sebagai golbul khosi’ li dzikrillah, sehingga

basyariahnya, dlomirnya dan fuadnya berfungsi dengan baik
dalam kehidupan keseharian beliau. Saat ini Kyai Muzakki
merupakan sedikit ulama’ yang dengan kekuatan dzikirnya
mampu membangun secara menakjubkan “hati” masyarakat
menjadi  “qolbun salim”. Dzikir yang dikembangkan dan

16 C. Asri Budiningsih, Belajar dan Pembelajaran, (Jakarta: PT Rineka Cipta,
2008), h. 20-23.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



23

dimasyarkatkan beliau selain mengandung spirit pembebasan

manusia dari segala bentuk peminggiran, ketertindasan dan

diskriminasi, juga merupakan antibody yang menyebabkan
sebagian masyarakat mempunyai daya tahan tubuh terhadap
berbagai macam kesulitan hidup yang menimpanya”.’

Selain itu, sosok Imam ketika berada di depan jamaah atau di
atas panggung menggambarkan seorang pengajar yang lugas, ikhlas,
dan berilmu untuk memastikan jamaah menyerap dan mengamalkan
ilmu, bimbingan, dan arahan Imam. Jemaat selalu berusaha mengubah
perilaku yang baik, seperti yang ditunjukkan dan dilakukan oleh Imam,
berdasarkan profil dan sikapnya. Jamaah akan terbiasa mengikuti
kegiatan tersebut dan beramal saleh sebagai hasil dari usaha yang
berkesinambungan ini, dimana jamaah dipilih oleh Imam untuk menjadi
imam managjib.

Aktifitas belajar ini sama seperti aktifitas belajar teori
behavioristik perspektif Ivan Pavlop. Menurut Bahruddin dan Esa Nur
Wahyuni,'® teori pavliov merupakan teori pengkondisian klasik
(classical conditioning), salah satu bentuk belajar responden. Setelah
pengkondisian dilakukan (stimulus terkondisi), menghasilkan respon
terkondisi. Perilaku berubah sebagai hasil suatu pengalaman. Teori dari
Pavlov ini banyak dicoba pada beberapa anak dan fungsinya adalah
sebagai berikut: a) membentuk kebiasaan pada anak agar selalu
membiasakan kebersihan, kerapian, kesehatan, Kkejujuran, dan
sebagainya. Pembiasaan itu mudah dan lebih baik dilakukan sejak
masih dini, sebab pembiasaan pada anak dewasa lebih sukar, sebab
setelah dewasa kebiasaan akan terbentuk dan akan sukar dihapuskan
bahkan sering dianggap kodrat; b) untuk menghapuskan kebiasaan—
kebiasaan yang buruk dan mengurangi rasa takut pada anak-anak.
Misalnya anak kecil yang biasanya bangun pagi terlambat/kesiangan
dapat diubah dengan bangun pagi pada jam 05.30; c) teori persyaratan
dapat membentuk sikap-sikap baik terhadap aktivitas belajar pada
siswa; dan d) teori persyaratan dapat juga dipakai dalam psikoterapi,
misalnya untuk menghilangkan rasa takut, malu, penyesuaian yang
salah , agresif, tamak, dan lain sebagainya.

7 Moch. Chotib, Wisata Religi di Kabupaten Jember. Jurnal Fenomena Pusat
Penelitian dan Penerbitan Lembaga Penelitian dan Pengabdian Kepada Masyarakan (LP2M)
IAIN Jember, Vol. 14, Nomor 2 Oktober 2015, h. 419-420.

18 Bahruddin dan Esa Nur Wahyuni. Teori Belajar dan Pembelajaran. (Jogjakarta:
Ar-Ruzz Media, 2012), h. 57-64.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



24

Teori Pavlov dapat diterapkan dalam pembelajaran sebagai
berikut: Guru tersenyum dan memuji Sinta saat pertama kali memasuki
kelas. Sinta pernah mengatakan kepada ibunya bahwa dia akan menjadi
seorang guru ketika dia besar nanti ketika dia meminta untuk dibawa ke
sekolah lebih awal, dan itu baru berjalan dua minggu. Pembelajaran
responden dijelaskan dalam fragmen, dengan seringai dan pujian guru
ditafsirkan sebagai stimulus tanpa syarat. Sinta mengalami perasaan
senang akibat tindakan guru tersebut, yang dapat diartikan sebagai
respon tak terkondisikan karena sebelumnya guru dan sekolah netral.
Stimulus terkondisi, di sisi lain, segera menghasilkan perasaan
menyenangkan ketika diasosiasikan dengan stimulus tak terkondisi..*°

2. Konstruksi Nilai Pembelajaran Spiritual

Pembelajaran spiritual berbasis dzikir managib Syaikh Abdul
Qodir Jailani dilaksanakan di Pesantren Al-Qodiri Jember, sehingga
konstruksi nilai yang dikembangkannya tidak terlepas dari nilai-nilai
yang ada di pesantren. Menurut Nurcholish Madjid sistem nilai yang
digunakan di kalangan pesantren adalah berakar di dalam agama Islam,
tetapi tidak semua yang berakar dalam agama itu dipakai oleh
pesantren. Kalangan pesantren sendiri menamakan sistem nilai yang
dipakainya itu dengan ungkapan Ahlussunnah wa al-Jama’ah.?°
Menurut Marshall G.S. Hodgson?Ahlussunnah wa al-Jama'ah
sebagaiistilah yang digunakan pertama kali pada masa Abbasyiyah.
Pada saat itu, term tersebut diadopsi oleh satu kelompok umat Islam
yang mengakui kekhalifahan Abbasyiyah dan sekaligus menekankan
kesinambungan dengan masa lalu (termasuk kekhalifahan Umawi)
dalam kerangka Sunnah Nabi sehingga mempresentasikan posisi
jama’ah sebagai prinsip-prinsip dasarnya.

Secara definitif, Ahlussunnah wa al-Jama’ah adalah mereka
yang selalu mengikuti perilaku (sunnah) nabi dan para sahabatnya (ma
ana ’alaihi al-yaum wa ashhabi).22Sedangkan menurut Zamakhsyari

19 Nurul Anam dkk., Teori Belajar Behavioristik dan Aplikasinya Terhadap
Pembelajaran. Tugas Karya Tulis IImiah pada Program S3 Mata Kuliah Teori dan Model dalam
TEP yang Dibina Oleh: Prof. Dr. Punadji Setyosari, M.Pd, M.Ed, Program Pascasarjana
Program Studi Teknologi Pembelajaran Universitas Negeri Malang Tahun 2015, h. 9-10.

2 Nurcholish Madjid, Bilik-Bilik Pesantren, (Jakarta: Paramadina Bekerjasama
dengan Dian Rakyat, Tt.), h. 33.

2LAbd. A’la, Pembaruan Pesantren, (Yogyakarta: Pustaka Pesantren, 2006), h. 72.

22 Ahmad Shiddig, Khittah Nahdliyah, (Surabaya: Balai Buku, 1980), h. 27.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



25

Dhofier®, Aswaja dapat diartikan sebagai para pengikut tradisi nabi dan
kesepakatan ulama (ijma’ ulama). Dengan menyatakan diri sebagai
pengikuti nabi dan ijma’ ulama, para kiai secara eksplisit membedakan
dirinya dengan kaum modernis Islam, yang berpegang teguh hanya
pada al-Qur’an dan al-Hadits dan menolak ijma’ ulama. Faham
Ahlussunnah wa al-Jama'ah itu mengkristal pada tiga aspek, yaitu
teologi al-asy’ari, figih madzhab dan tasawuf. Kenyataan ini juga diakui
oleh analisis Martin van Bruinessen yang mengatakan bahwa keilmuan
Islam tradisional di pesantren berkisar pada paham akidah (Mayoritas
al-Asy’ariyah), Madzhab Figih (Mayoritas al-Syafi’iyyah), dan ajaran-
ajaran akhlak dan tasawuf (Mayoritas al-Ghazaliyyah).**

Dengan realita pembelajaran spiritual di atas, terdapat beberapa
nilai yang dilestarikan dan dikembangkan antara lain yaitu nilai
monoteisme, humanisme, persatuan, kebijaksanaan, keadilan dan
kesederhanaan.

Pertama, nilai monoteisme. Nilai ini tercermin dalam aktifitas
tawassul, dzikir, shalawat, sholat hajat, dan do’a. Imam manaqib
sebagai gurunya dan semua jamaah sebagai muridnya hadir pada acara
tersebut dengan niat untuk mendapatkan barakah dan karamah Syaikh
Abdul Qodir Jailani, syafaat dari Nabi Muhammad saw., dan idzin serta
ridla Allah SWT, sehingga mereka semua mengalami kebahagiaan di
dunia dan akhirat. Menurut Fazlur Rahman® sejak awal nilai
monoteisme yang diajarkan Nabi Muhammad adalah kebertauhidan
yang terkait erat dengan humanisme dan rasa keadilan ekonomi dan
sosial yang intensitasnya tidak kurang dari persoalan tauhid itu sendiri.
Oleh karen itu, peran ini meniscayakan sesuatu yang ada di pesantren
termasuk juga dzikir managib sebagai intitusi ke-Islaman untuk
melibatkan diri ke dalam pengentasan umat mansuia dan masyarakat
Islam secara khusus dari segala proses yang akan membuat mereka
tidak berdaya.

Abdul  A’1a® menambahkan, berpijak pada nilai-nilai
monoteisme teologis itu, nilai-nilai pesantren yang lain perlu dibaca

%7amakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai,
(Jakarta: LP3ES, 1994), 148 dan lebih jauh juga lihat Hasyim Asy’ari, Qonun Asasi Nahdlatul
Ulama, (Kudus: Menara Kudus, 1971), h. 37.

24Ibi  Syatibi, Pengantar Penyunting: Pesantren dalam Survey Bibliografi:
Membaca Dialog Pesantren dan Modernisasi Pendidikan Islam, dalam Buku, Kitab
Kuning&Tradisi Akademik Pesantren, (Bekasi: Pustaka Isfahan, 2009), h. 12.

BAbd. A’la, Pembaruan Pesantren..., h. 12.

%Abd. A’la, Pembaruan Pesantren..., h. 12-13.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



26

kembali berdasarkan persoalan konkret yang dihadapi pesantren dan
masyarakat. Kemandirian, misalnya, hendaknya tidak dimaknai sebagai
ketidaktergantungan dalam dimensi ekonomi terhadap kelompok atau
pihak lain. Akan tetapi, hal itu juga merupakan representasi dari sikap
kritis pesantren dan masyarakat.dalam menyikapi isu-isu dan persoalan
yang terus menghantam mereka.

Kedua, nilai humanisme. Nilai initerpusat pada nilai keikhlasan.
Jika umat berbuat baik yang didasari dengan keikhlasan, maka umat
tersebut sudah menerapkan nilai humanisme. Nilai ini salah satunya
terdiskripsikan dalam: a) bershadagah yang dicontohkan oleh Imam di
atas pentas ketika salawat dilantunkan dan ditiru oleh jamaah ketika
acara masuk pada pengumuman atau dzikir; b) Imam meminta
keikhlasannya para jamaah untuk bershadaqah do’a bagi kemaslahatan
umat, bangsa dan agama; dan 3) ketika Imam melayani keinginan para
jamaah secara istigamah dalam memimpin dan menjadi imam managib
pada aktifitas dzikir managib, bahkan Imam memimpin aktifitas
tersebut tidak hanya malam jumat legi, tetapi juga pada setiap malam
jumat lain dan setiap tengah malam (dini hari). Sikap kemanusiaan yang
bersumber pada keikhlasan ini menunjukan rasa cinta Imam pada para
jamaah, para jamaah yang satu dengang jamaah yang lainnya.
Abdurrahman Wahid?’menjelaskan, terminologi “keikhlasan”, yang
mengandung muatan nilai ketulusan dalam menerima, memberikan dan
melakukan sesuatu di antara makhluk. Hal demikian itulah yang disebut
dengan orientasi kearah kehidupan akherat (pandangan hidup
ukhrawi).Sedangkan menurut Djauhari?® jiwa keikhlasan, “Sepi Ing
Pamrih” (tidak didorong oleh keinginan memperoleh keuntungan-
keuntungan tertentu), semata-mata untuk ibadah. Hal ini meliputi
segenap suasana kehidupan di pesantren, dari kyai sampai santrinya,
sehingga tercipta suasana harmonis antara kyai yang disegani dan santri
yang taat dan penuh cinta serta hormat.

Abdul A’la menjelaskan bahwa nilai keikhlasan perlu diangkat
sebagai nilai yang mengedepankan proses dan prestasi, bukan sekadar

21 M. Dawam Rahardjo, Perkembangan Masyarakat dalam Perspektif Pesantren,
dalam buku, Pergulatan Dunia Pesantren, Ed. M. Dawam Rahardjo, (Jakarta: LP3ES, 1985), h.
42.

2 Ainur Rofik, Pembaruan Pesantren: Respons terhadap Tuntutan Transformasi
Global, (Jember: STAIN Jember Press, 2012), h. 27. Pendapat ini (Panca Jiwa) juga
disampaikan oleh KH. Achmad Shiddiq sebagaimana dikutip oleh Abdul Halim Soebahar,
Panca Jlwa Pendidikan Pesantren, Artikel Perspektif, Radar Jember Jawa Pos, Kamis, 30
Januari 2014.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



27

prestise sebab pertanggung jawabannya bukan hanya kepada manusia,
tetapi juga kepada Allah. Dalam keikhlasan itu perlu pula ditumbuhkan
nilai-nilai kesabaran dan kemaafan karena kehidupan pada intinya
adalah proses panjang yang terus bergerak dan tidak dapat disulap
“selesai sekejap”. Realitas menunjukkan bahwa dalam melakukan
proses itu, persinggungan dalam beragam bentuknya antara satu
kelompok dengan kelompok yang lain menjadi tidak terhindarkan.
Persinggungan dalam bentuk konflik perlu diredam melalui
pengembangan nilai kemaafan dalam bentuk dialog yang dialogis
sehingga tidak melebar menjadi konflik terbuka.?

Ketiga, nilai ukhuwah Islamiyah. Nilai ini antara lain
terilustrasikan ketika para jamaah berasal dari berbagai aspek SARA
berkumpul dalam satu tempat dzikir manaqib, bahkan dari kalangan
umat budha dan kristen juga ikut serta dalam acara tersebut. Mereka
bersatu dan berkumpul bersama-sama untuk menuju pada satu pusat
yaitu Allah SWT. Menurut Djauhari®® Kehidupan seperti ini selalu
diliputi suasana persaudaraan yang sangat akrab, sehingga segala
kesenangan dirasakan bersama, dengan jalinan perasaan keagamaan.
Tidak ada lagi dinding yang dapat memisahkan antara mereka,
sekalipun mereka berbeda aliran, baik politik, sosial ekonomi dan lain-
lain baik selama di pesantren sampai setelah mereka keluar dari
pesantren.

Keempat, nilai kebijaksanaan dan permusyawaratan. Di saat
Imam mau mengadakan acara dzikir managib pada malam jumaat legi
atau merayakan hari-hari besar Islam yang di malam tersebut, Imam
memutuskan untuk bermusyawarah dulu dengan semua imam managib
dan panitia dzikir managib. Pertemuan tersebut dilakukan rutin. Selain
itu, di saat aktifitas dzikir dimulai, terkadang Imam meminta
persetujuan kepada para jamaah dzikir managib, seperti meminta
persetujuan bahwa tempat ini, bukan tempat politik, NKRI merupakan
harga mati, dan sebagainya.

Kelima, nilai keadilan. Imam dalam mendoakan jamaahnya tidak
pernah memilih dan membedakan mana yang kaya dan miskin.
Semuanya didoakan sama sesuai dengan hajat/kebutuhan jamaahnya,
bahkan para jamaah bersama-sama mengikukti untuk mendoakan

Abd. A’la, Pembaruan Pesantren..., h. 12-13.
30 Ainur Rofik, Pembaruan Pesantren..., h. 28.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



28

mereka yang punya hajat. Kenyataan ini hanya salah satu contoh
tentang nilai keadilan yang diterapkan di dzikir managib tersebut.

Keenam, nilai kesederhanaan. Nilai ini terdiskripsikan salah
satunya pada tampilan Imam yang selalu tampil sederhana, fasilitas
yang ditempati dan digunakan para jamaah dan sebagainya. Jika dilihat
dari kondisi perekonomian Imam, status ekonoi kiai termasuk dalam
status ekonomi tinggi, tapi dalam penampilan pakaian, jalan dan
pembicaraan kiai menunjukkan kesederhanaan. Baginya, kekayaan
dimilikinya diniatkan untuk mendakwahkan Islam karena Allah SWT.
Nurul Anam dan Ainur Rafik®® menjelaskan bahwa kesederhanaan
tidak dapat direduksi menjadi “rela hidup dalam kemiskinan”. Nilai ini
sejatinya merujuk kepada upaya untuk menjalani kehidupan sesuai
keperluan sehingga pesantren dan masyarakat menyadari segala sesuatu
yang menjadi keperluannya dan apa yang bukan kebutuhannya.
Kesederhanaan  adalah  lawan  dari  pemborososan  dan
keserakahan.Djauhari®* juga berpendapat bahwa jiwa kesederhanaan
tidak berarti pasif, melarat, nerimo,dan miskin, tetapi mengandung
unsur kekuatan dan ketabahan hati, penguasaan diri dalam menghadapi
kesulitan. Maka, di balik kesederhanaan itu terpancar jiwa besar, berani,
maju terus dalam menghadapi perjuangan hidup dan pantang mundur
dalam segala keadaan. Bahkan di sinilah hidup dan tumbuhnya mental
dan karakter yang kuat dan menjadi syarat bagi suksesnya perjuangan
dalam segala kehidupan.

Semua nilai di atas, menunjukkan ciri khas, karakteristik yang
ada di dalam aktifitas pembelajaran spiritual berbasis dzikir managib
Syaikh Abdul Qodir Jailani. Nilai-nilai ini hampir memiliki kesamaan
dengan nilai-nilaikeagamaan dalam wilayah spiritualitas perspektif
Muhyidin. Muhyidin®* membagi 6 nilai keagamaan, yaitu: a) nilai-
nilaitauhid, b) nilai-nilaifikih, ¢) nilai-nilaiakhlak, d) nilai-
nilaikeikhlasan, e) nilai-nilaikesucian, dan f) nilai-nilaiAl-Qur’andanas-
Sunnah.Nilai yang pertama (tauhid) merupakan nilai-nilai yang menjadi
dasar atau sumber dari nilai-nilai lain.

Di samping itu, konstruksi nilai pembelajaran spiritual berbasis
dzikir managib Syaikh Abdul Qodir Jailani di atas menjadi framework

31 Nurul Anam dan Ainur Rafik, Transformasi Pendidikan Pesantren: Perspektif
KH. Abdul Wahid Hasyim dan Nurcholish Madjid, (Jember: IAIN Jember Press, 2016), h. 37.

32 Ainur Rofik, Pembaruan Pesantren..., h. 27.

33 Muhammad Muhyidin. Kasidah-kasidah Cinta: Novel Spiritual Keajaiban Cinta.
(Yogyakarta: Diva Prees, 2007), h. 393.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



29

demi kepentingan para jamaah pada khususnya dan umat pada
umumnya. Dengan melaksanakan nilai tersebut, para jamaah meyakini
akan mendapatkan barakah dan karamah Syaikh Abdul Qodir Jailani,
syafaat dari Nabi Muhammad saw., dan idzin serta ridla Allah SWT.
Menurut Abdurrahman Wahid*sebagai sistem nilai yang holistik, nilai-
nilai yang diestimasi dalam kegiatan yang ada di pondok pesantren
termasuk juga dzikir managib Syaikh Abdul Qodir Jailani didasarkan
pada ajaran-ajaran agama secara formal yang berkembang selama
berabad-abad. Framework sistem nilai ini yang diderivasi dari doktrin-
doktrin barokah merupakan pancaran dari kyai-ulama (imam managib)
dan santri (Jamaah dzikir managib). Kepercayaan bahwa pengawasan
kyai pada santri akan mempermudah penguasaan ilmu-ilmu agama
yang benar merupakan dasar dari sistem nilai ini. Santri ditekankan
harus berusaha menyamai pengalaman kiai dalam hal pengajaran agama
secara detail. Mereka harus mengalami periode permulaan dalam
bentuk perjuangan fisik (tirakat) dengan melaksankan apa saja yang
dipesankan kiai secara terus menerus. Kepatuhan total untuk
mengharapakan penguasaan ilmu di Timur Tengah diorganisasikan
melalui praktik mistik -sebagaimana hubungan guru-murid yang asli
(original) masa lalu- menemukan puncak doktrin keanehan orang-orang
suci atau para wali Indonesia.

3. Konstruksi Implementasi Pembelajaran Spiritual

Implementasi pembelajaran spiritual berbasis dzikir managib
Syekh Abdul Qodir Jailani menempatkan imam managqib sebagai guru
aktif dan jamaah managib dzikir sebagai siswa pasif. Imam Managib
menanamkan ilmu, memimpin dzikir, salawat, dan bacaan doa,
menanamkan nilai-nilai, dan mempengaruhi sikap jamaah dzikir
Managib. Sementara itu, jemaah dzikir Managib bertugas untuk
memperhatikan dengan seksama apa yang dikatakan imam, mengikuti
petunjuknya, dan bertindak sesuai dengan keinginannya.

Teori belajar behavioristik belajar memiliki kesamaan dengan
interaksi belajar ini. Asri Budiningsih menegaskan bahwa aliran
behavioristik menekankan pada pengembangan tingkah laku sebagali

34 Abdurrahman Wahid, Prolog: Pondok Pesantren Masa Depan, Di dalam Buku
yang berjudul, Pesantren Masa Depan: Wacana Pemberdayaan dan Transformasi Pesantren,
Ed. Marzuki Wahid, dkk., (Bandung: Pustaka Hidayah, 1999), h. 13-24 dan juga lihat Pradjarta
Dirdjosanjoto, Memelihara Umat Kyai Pesantren-Kyai Langgar di Jawa, (Yogyakarta: LKiS,
1999),h. 18-19.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



30

hasil belajar. Model hubungan stimulus-respons dari behaviorisme
menggambarkan  pembelajar  sebagai individu yang  pasif.
Memanfaatkan metode drill atau sekadar menjadi kebiasaan dapat
mengarah pada pembentukan respons atau perilaku tertentu.

Di samping itu, konstruksi implementasi pembelajaran spiritual
tersebut pada aspek kegiatannya dilakukan dalam tiga tahap seperti
yang biasa terjadi dalam pembelajaran. Dalam Peraturan Menteri
Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia Nomor 65 Tahun
2013 Tentang Standar Proses Pendidikan Dasar dan Menengah,
implementasi pembelajaran meliputi kegiatan pendahuluan, inti dan
penutup. Pertama, kegiatan pendahuluan. Dalam kegiatan
pendahuluan, guru menyiapkan peserta didik secara psikis dan fisik
untuk mengikuti proses pembelajaran; memberi motivasi belajar siswa
secara kontekstualsesuaimanfaat dan aplikasi materi ajar dalam
kehidupan sehari-hari; dan sebagainya. Kedua, kegiatan inti. Kegiatan
ini menggunakan model pembelajaran, metode pembelajaran, media
pembelajaran, dan sumber belajar yang disesuaikan dengan
karakteristik peserta didik dan mata pelajaran. Pembelajaran diarahkan
pada pembentukan dan pengembangan sikap, pengetahuan, dan
keterampilan. Ketiga, kegiatan penutup. Dalam kegiatan penutup, guru
bersama siswa baik secara individual maupun kelompok melakukan
refleksi untuk mengevaluasi seluruh rangkaian aktivitas pembelajaran
dan hasil-hasil yang diperoleh untuk selanjutnya secara bersama
menemukan manfaatnya; memberikan umpan balik terhadap proses
dan hasil pembelajaran; menginformasikan rencana kegiatan
pembelajaran untuk pertemuan berikutnya; dan sebagainya.*®®

Dengan demikian, secara umum tahapan itu memiliki kesamaan,
tetapi secara terperinci terdapat beberapa persamaan dan perbedaan
dengan peraturan menteri tersebut. Adapun tahapan-tahapan
implementasi pembelajaran spiritual tersebut pada aspek kegiatannya
yaitu sebagai berikut: pertama, kegiatan pendahuluan. Kegiatan ini
dimulai dengan salam, memperkenalkan semua tamu termasuk
penceramah, mengkondisikan para jamaah untuk fokus pada acara
dzikir managib dengan membaca istighfar, membaca kalimat dua
kalimat syahadat dan memantabkan niat untuk mengikuti aktifitas

3 Menteri Pendidikan dan Kebudayaan RI, Peraturan Menteri Pendidikan dan
Kebudayaan RI No. 65 Tahun 2013 tentang Standar Proses Pendidikan Dasar dan Menengah,
h. 8-10.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



31

dzikir manaqib. Kedua, kegiatan inti. Kegiatan yang sering dilakukan
adalah bertawassul, berdzikir, bersolawat, menyampaikan pengetahuan
tentang ajaran agidah, akhlak, figih, tasawuf, atau informasi terbaru,
mendengarkan ceramah agama, dan solat sunnah hajat berjamaah.
Materi ceramah vyang disampaikan tentang akidah, akhlak,
syari’at/figih, tasawuf, kebangsaan, dan sebagainya. Model
pembelajarannya menggunakan pendekatan Teacher Active Learning
(TAL). Metode pembelajarannya menggunakan metode ceramah,
pembiasaan, latihan atau riyadhah,*® keteladanan, dan sebagainya.
Media pembelajaran menggunakan mic dan sound system, proyektor,
dan televisi.Ketiga, kegiatan penutup. Kegiatan ini berupa: berdoa,
memberi motivasi dan saran, terkadang memberikan informasi rencana
pertemuan berikutnya, dan mengucapkan salam penutup.

Evaluasi dalam pembelajaran spiritual tersebut tidak
menggunakan evaluasi kuantitatif berupa penilaian tertulis, tetapi
menggunakan evaluasi kualitatif yang berbentuk observasi dan
diskripsi kata-kata. Imam sering memberikan penilaian pada salah satu
jamaahnya ketika selesai mengamati atau mendengarkan kabar tentang
hasil yang diperoleh jamaahnya mengikut dzikir managib, salah
satunya seperti: “si A itu contoh yang bagus karena sudah istiqamah
dan terkabul doanya”. Di samping itu, jika ada salah satu jamaah yang
sudah mencapai magam/tingkatan yang tinggi dalam tingkatan sufistik,
istigamah dan sering benyak terkabul do’anya, maka dia akan
diposisikan sebagai imam managib dan mendampingi Imam dalam

36 Menurut Imam al-Ghazali untuk menggapai tingkatan lebih tinggi dalam spiritual
yaitu melalui proses riyadhah. Riyadhah diartikan sebagai melatih jiwa pada kebenaran dan
keihlasan. Orang yang hatinya benar suci dann bersih, maka ia akan mendapatkan cahaya llahi.
Sebagaimana dalam ilmu tasawuf, proses riyadhah ini terbagi menjadi dua, yakni: 1)
mujahadah.Secarabahasa, mujahadah berarti perang. Sedangkan menurut aturan syara’ adalah
perang melawan musuh-musuh Allah. Dan menurut istilah ahli hakikat adalah memerangi hawa
nafsu amarah bis-suu’ serta memberi beban kepadanya untuk melakukan sesuatu yang berat
yang sesuai dengan aturan syara’; dan 2) muragabah. Muragabah merupakan penyatuan antara
Tuhan, alam, dan dirinya sendiri. Jika dilihat dari pengertiannya, muragabah adalah upaya diri
untuk senantiasa merasa terawasi oleh Allah (muragabatullah). Murogabah artinya saling
mengawasi, saling mengintai, atau saling memperhatikan. Dalam kajian tasawuf/tarekat,
muragabah dalam pengertian bahasa tersebut terjadi antara hamba dengan Tuhannya. Sebagian
syeikh menggambarkan muragabah itu adalah saat dimana ucapan salam seorang hamba
dijawab oleh Tuhan. Sebagaimana Allah Swt berfirman dalam QS. Al-Ahzab: 52, QS. Ar-Ra’d:
33, QS. Al-Alag: 14, dan QS. An-Nisaa: 1. Al-Ghazali, Risaltu al-Ladunniyah (dalam
Majmu’atu ar-Risalah), (Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘limiyah, 1988), h. 118. Lihat juga dalam
Rizem Aizid, Aktivasi Ilmu Laduni: Cara Pintar Tanpa Belajar Keras, (Yogyakarta: Diva
Press, 2013), h. 84-109.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



32

aktifitas dzikir managib.

Selain terdapat tahapan-tahapan dalam implementasi pada aspek
kegiatannya, juga terdapat tahapan-tahapan dalam implementasi pada
aspek pencapaian yang harus dilalui, yaitu syari’at, tarekat, hakikat
dan ma rifat. Jika jamaah dzikir managib mempunyai niat yang ikhlas,
tekad yang kuat, bekerja keras dan Istigamah, maka dengan idzin dan
ridha Allah SWT, dia akan mencapai tingkatan yang tertinggi dalam
pembelajaran spiritual yaitu, ma rifat. Selama ini, tingkatan tertinggi
dimiliki oleh Walliyullah terutama Sulthonul Auliya’Syaikh Abdul
Qodir Jailani. Sebagaimana dalam spiritualisme (sufisme) Islam,
terdapat beberapa level perjalanan dalam pembelajaran spiritual yang
dikenal dengan syari’at, tarekat, hakikat dan ma rifat.

Pertama, syariat. Dalam dunia tasawuf syariat adalah syarat
mutlak bagi salik (penempuh jalan ruhani) menuju Allah. Tanpa
adanya syariat maka batallah apa yang diusahakannya. Syariat bukan
hanya tentang shalat, zakat, puasa dan haji semata. Tapi lebih dari itu,
syariat adalah aturan kehidupan yang mengantarkan manusia menuju
realitas sejati. Syariat merupakan titik tolak keberangkatan dalam
perjalanan ruhani manusia. Maka bagi orang yang ingin menempuh
jalan sufi, mau tidak mau ia harus memperkuat syariatnya terlebih
dahulu. Kedua, tarekat. Istilah tarekat ini menunjuk pada metode
penyucian jiwa yang landasannya diambil dari hukum-hukum syariat.
Menurut  Annemarie  Schimmel *"tarekat adalah jalan khusus
bagi salik (penempuh jalan ruhani) untuk mencapai kesempurnaan
tauhid, yaitu ma rifatullah. Inti tauhid adalah ikhlas. Mempraktekan
ikhlas tidak mudah, maka diperlukan latihan-latihan atau metode untuk
memantapkan ikhlas dalam setiap tindakannya (mukhlis), sehingga
ikhlas itu menjadi bagian dari dirinya (mukhlas). metode itulah yang
disebut tarekat.

Ketiga, hakikat. Secara terminologis, Ansari®® mendefinisikan,
hakikat adalah kemampuan seseorang dalam merasakan dan melihat
kehadiran Allah di dalam syari’at itu, sehingga hakikat adalah aspek
yang paling penting dalam setiap amal, inti, dan rahasia dari syari’at
yang merupakan tujuan perjalanan salik. Sementara Mulyadhi

37 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions Of Islam, (USA: The University of
North Carolina Press, 1975), h. 98.

3 Muhammad Abdul Haq Ansari, Sufism and Shari’ah, A study of syakh Ahmad
Sirhindi’s Effort to reform Sufism, (Malaysia: The Islamic Foundation, 1990), h. 74.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



33

Kartanegara® menjelaskan, hakikat adalah dari sudut pandang di mana
banyak para sufi menyebut diri mercka ‘ahl-hagigah’ dalam
pengertian sebagai pencerminan obsesi mereka terhadap ‘“kebenaran
yang hakiki” (kebenaran yang esensial). Contoh salah satu sufi dalam
kasus ini adalah al-Hallaj (w. 922) yang mengungkapkan kalimat ‘ana
al-Hagq’ (Aku adalah Tuhan). Keempat, ma rifat. Menurut para sufi,
ma'rifat  merupakan bagian dari tritunggal bersama dengan
makhafah (cemas terhadap Tuhan) dan mahabbah (cinta). Ketiganya
ini merupakan sikap seseorang perambah jalan spiritual (tharigat).
Ma rifat yang dimaksud di sini adalah pengetahuan sejati. Pada intinya
makrifat sangat terkait dengan keterbukaan mata batin, yang
memungkinkan melihat Tuhan atau melihat penampakan Tuhan.
Keterbukaan mata batin sangat terkait erat dengan kesucian batin itu
sendiri, sedangkan kesucian batin yang prima, bagi selain para nabi,
adalah sesuatu yang harus diusahakan dengan usaha keras dalam waktu
yang panjang,“’ baik lewat meditasi, tazkiyatun nafs maupun latihan-
latihan lainnya yang berkaitan dengan pencarian mistik.

Dzikir managib Syaikh Abdul Qodir Jailani berbasis spiritual
adalah sama atau tidak berasal dari prinsip-prinsip mempraktekkan
teori belajar behavioristik. Kesimpulannya, rekomendasi para ahli
untuk menerapkan teori belajar behavioristik adalah sebagai berikut: a)
Guru harus mengakui bahwa belajar melibatkan perubahan perilaku; b)
Guru harus mengamati bagaimana stimulus dan respon berinteraksi; c)
Siswa membutuhkan instruksi dari gurunya karena mereka
mengandalkan faktor eksternal; d) Menggunakan proses berpikir yang
dapat dianalisis dan dipilah, guru harus menggunakan akal atau
pemikirannya untuk mencoba meniru struktur pengetahuan yang ada;
e) Instruktur harus mengajar secara bertahap maju melalui berbagai
tahapan, dengan yang lebih sederhana mendahului yang lebih sulit; f)
Instruktur menekankan pentingnya output atau keluaran berupa respon
dan input atau masukan berupa stimulus; g) Karena pembiasaan dan
praktek menjadi penting untuk belajar, instruktur mempekerjakan
mereka; h) Pengajar harus menyadari bahwa peniruan, pengulangan,
dan penguatan (reinforcement) sangat berperan dalam menentukan
hasil belajar; i) Guru harus ingat bahwa perilaku harus dapat diamati

39 Mulyadhi Kartanegara, Menyelami Lubuk Tasawuf, (Jakarta: Penerbit Erlangga,
2006), h. 6.

“0 Tim Penyusun, Ensiklopedi Tasawuf jilid 11, (Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah,
2008), h. 798.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



34

ketika mengevaluasi harus memperhatikan kondisi santri atauu murid.

C. Kesimpulan

Dalam konstruksi pembelajaran spiritual berbasis dzikir managib
Syekh Abdul Qodir Al-Jailani, hakikat pembelajaran adalah mengubah
perilaku seseorang, baik dalam hal mengubah pemikiran seseorang
untuk memahami ajaran agama Islam, khususnya yang berkaitan
dengan spiritualistik Syekh Abdul Qodir. Jailani dengan sayap
ahlussunnah wa al-jamaah, serta dalam hal merubah sikap atau

Tujuan kajian adalah mengubah perilaku masyarakat agar
menjadi hamba yang selalu berusaha sekuat tenaga dalam menjalani
kehidupannya, selalu mengingat atau beribadah kepada Allah, dan
selalu memberikan seluruh kecintaannya kepada Syekh Abdul Qadir
Al-Jailani, Rasulullah, dan terutama Yang Maha Kuasa. Mencintai
Allah SWT. Ini bukan karena mereka takut akan azab Allah atau
menginginkan pahala-Nya. Jika ummat telah menjelma menjadi hamba
yang demikian, itu menandakan bahwa ia telah memiliki tasawuf yang
tinggi dan mendapat berkah dan syafaat dari Syekh Abdul Qadir Al
Jailani, restu dan izin Allah SWT. Dalam keadaan seperti ini, efek
menguntungkannya adalah menciptakan kemaslahatan bagi dirinya
sendiri, orang tuanya, guru, keluarga, masyarakat, bangsa, dan agama
Islam sehingga terhindar dari teroris, radikal, korupsi, pelit, dan bentuk-
bentuk keburukan lainnya.

Berdasarkan dzikir managib, Syaikh Abdul Qodir Jailani
mengkonstruksi nilai-nilai pembelajaran spiritual di Desa Sidorejo,
Lampung Barat: tauhid, humanisme, ukhuwah Islami, kebijaksanaan
dan musyawarah, keadilan, dan kesederhanaan adalah contoh nilai.
Imam managib berperan sebagai pengajar/pendidik aktif sedangkan
jamaah dzikir managib berperan sebagai santri pasif dalam pembinaan
pelaksanaan pembelajaran ruhani berdasarkan dzikir managib Syaikh
Abdul Qodir Jailani. Adapun tahapan memasukkan pembelajaran ke
dalam kegiatannya, yaitu: kegiatan sebelum, selama, dan sesudah
syari‘at, tarekat, hakikat, dan ma'rifat—tahapan pelaksanaan aspek
pencapaian yang harus dilalui—juga disertakan.

Daftar Pustaka
A’la,Abd. (2006). Pembaruan Pesantren, Yogyakarta: Pustaka

Pesantren.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



35

Aizid, Rizem. (2013). Aktivasi llmu Laduni: Cara Pintar Tanpa Belajar
Keras, Yogyakarta: Diva Press.

Al-Ghazali. (1988).Risaltu al-Ladunniyah (dalam Majmu’atu ar-
Risalah), Beirut: Dar Al-Kutub Al- ‘limiyah.

Al-Jailani, Abdul Qadir. (1969).Fath ar-Rabbani, dalam An-Nadwi,
Rijal al-Fikr wa ad-Da ‘wah fi al-1slam, Kuwait: Dar al-Qalam.
(1987).Futuh  al-Ghaib, Syamsu

Basyaruddin dan Ilyas Hasan (Penerj.), Bandung: Mizan.

Anam, Nurul dan Ainur Rafik. (2016).Transformasi Pendidikan
Pesantren: PerspektifKH. Abdul Wahid Hasyim dan Nurcholish
Madjid, Jember: IAIN Jember Press.

Anam, Nurul dkk. (2015).Teori Belajar Behavioristik dan Aplikasinya
Terhadap Pembelajaran. Tugas Karya Tulis IImiah pada Program
S3 Mata Kuliah Teori dan Model dalam TEP yang Dibina Oleh:
Prof. Dr. Punadji Setyosari, M.Pd, M.Ed, Program Pascasarjana
Program Studi Teknologi Pembelajaran Universitas Negeri
Malang.

Ansari, Muhammad Abdul Hag. (1990). Sufism and Shari’ah, A study
of syakh Ahmad Sirhindi’s Effort to reform Sufism, Malaysia: The
Islamic Foundation.

Asy’ari, Hasyim. (1971). Qonun Asasi Nahdlatul Ulama, Kudus:
Menara Kudus.

Bahruddin dan Esa Nur Wahyuni. (2012). Teori Belajar dan
Pembelajaran. Jogjakarta: Ar-Ruzz Media.

Bogdan dan Biklen. (2003). Qualitative Research For Education: An
Introduction Theory and Methods. London: Allyn & Bacon,
Incorporated.

Budiningsih, C. Asri. (2008). Belajar dan Pembelajaran. Jakarta: PT
Rineka Cipta.

Chotib, Moch. (2015). Wisata Religi di Kabupaten Jember. Jurnal
Fenomena Pusat Penelitian dan Penerbitan Lembaga Penelitian
dan Pengabdian Kepada Masyarakan (LP2M) IAIN Jember, Vol.
14, Nomor 2 Oktober 2015.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



36

Creswell, John W. (2012). Qualitative Inquiry and Research Design:
Choosing Among Five Tradition. London: SAGE Publications.
Dahar, Ratna Wilis. (2011). Teori-Teori Belajar & Pembelajaran.

Jakarta: Erlangga.

Dhofier,Zamakhsyari. (1994). Tradisi Pesantren: Studi tentang
Pandangan Hidup Kyai, Jakarta: LP3ES.

Dirdjosanjoto, Pradjarta. (1999). Memelihara Umat Kyai Pesantren-
Kyai Langgar di Jawa, Yogyakarta: LKIiS.

Guld, W. (2002). Strategi Belajar Mengajar. Jakarta: Grasindo, 2002.

Hawa, Sa’id. (2006). Pendidikan Spiritual, terj. Abdul Munib,
Yogyakarta: Mitra Pustaka.

https://serambimata.com.2015/10/03.

Huda, Mustoliul. )2016). Implementasi Dzikir Manakib Syeikh Abdul
Qodir Al Jailani dalam Meningkatkan Kecerdasan Santri di
Pondok Pesantren Al-QodiriJember. Hasil Penelitian STAI Al-
Qodiri Jember.

Iskandarwasid dan Hadang Sunendar. (2011).Strategi Pembelajaran
Bahasa. Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Kartanegara, Mulyadhi. (2006). Menyelami Lubuk Tasawuf. Jakarta:
Penerbit Erlangga.

Madjid, Nurcholish. (Tt.). Bilik-Bilik Pesantren, Jakarta: Paramadina
Bekerjasama dengan Dian Rakyat.

Mahjuddin. (2001). Pendidikan Hati: Kajian Tasawu Amali. Jakarta:
Kalam Mulia.

Menteri Pendidikan dan Kebudayaan RI. (2013).Peraturan Menteri
Pendidikan dan Kebudayaan RI No. 65 Tahun 2013 tentang
Standar Proses Pendidikan Dasar dan Menengah.

Miles&Huberman. (1992). Analisa Data Kualitatif. Penerjemah:
Rohidi, R. T. Jakarta: UI-Press.

Moeloeng, Lexy. (2013).Metode Penelitian Kualitatif. Rosdakarya:
Bandung.

Muhyidin, Muhammad. (2007). Kasidah-kasidah Cinta: Novel Spiritual
Keajaiban Cinta. Yogyakarta: Diva Prees.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



37

Muzadi, Abdul Muchit. (2006). NU dalam Perspektif Sejarah dan
Ajaran: Refleksi 65 Tahun Ikut NU. Surabaya: Khalista.

Nasution. (2002).Berbagai Pendekatan dalam Prodes Belajar
Mengajar, Jakarta: Bina Aksara.

Rahardjo, M. Dawam. (1985). Perkembangan Masyarakat dalam
PerspektifPesantren, dalam buku, Pergulatan Dunia Pesantren,
Ed. M. Dawam Rahardjo.Jakarta: LP3ES.

Riyanta, Stanislaus. (2016). Hubungan Ketidaksehatan Jiwa dengna
Teorisme. Dalam Jurnalintelijent.net diakses pada tanggal 5 Mei
2016.

Rofik, Ainur. (2012). Pembaruan Pesantren: Respons terhadap
Tuntutan Transformasi Global, Jember: STAIN Jember Press.
Sari, Junita  Nurmala dan  Nunung  Febriany.  (Tt.).

PengaruhDzikirTerhadapPenurunan
TingkatKecemasanPasienPreOperatif ~ KankerServiks, Fakultas
Keperawatan Universitas Sumatera Utara.

Schimmel, Annemarie. (1975).Mystical Dimensions Of Islam, USA:
The University of North Carolina Press.

Shiddig, Ahmad. (1980). Khittah Nahdliyah, Surabaya: Balai Buku.

Sholihin, M. dan M. Anwar Rosyid. (2004). Akhlak Tasawuf Manusia,
Etika, dan Makna Hidup, Bandung: Nuansa.

Soebahar, Abdul Halim. (2014).Panca Jlwa Pendidikan Pesantren,
Artikel Perspektif, Radar Jember Jawa Pos, Kamis, 30 Januari
2014,

Susanto, Edi. (2006). PendidikanAgamaBerbasis Multikultural
(UpayaStrategis Menghindari Radikalisme).KARSA, X April
2006.

Syatibi,Ibi. (2009). Pengantar Penyunting: Pesantren dalam Survey
Bibliografi: Membaca Dialog Pesantren dan Modernisasi
Pendidikan Islam, dalam Buku, Kitab Kuning&Tradisi Akademik
Pesantren, Bekasi: Pustaka Isfahan.

Tim Penyusun. (2008). Ensiklopedi Tasawuf jilid II. Jakarta: UIN
Syarif Hidayatullah.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



38

Tim Redaksi. Dzikir Pencerah Hati Umat. Majalah Al-Qodiri, No. 006,
November 2007.

Wahid, Abdurrahman. (1999). Prolog: Pondok Pesantren Masa Depan,
Di dalam Buku yang berjudul, Pesantren Masa Depan: Wacana
Pemberdayaan dan Transformasi Pesantren, Ed. Marzuki Wahid,
dkk., Bandung: Pustaka Hidayah.

Yin, Robert K. (2008). Case Study Research: Design and Methods,
Penerjemah M. Djauzi Mudzakir, Studi Kasus: Desain dan
Metode. Jakarta: RajaGrafindo.

Zainuddin, M. (2012). Karomah Syeikh Abdul Qodir Al-Jailani.
Yogyakarta: LKiS.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01 Januari —Juli 2023
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



