
15 

 

KONSTRUKSI PENDIDIKAN SPIRITUAL  

DI PEDESAAN LAMPUNG BARAT 

 

Sugianto1, Yayu Tsamrotul Fuadah2 

 
1 sugiantoalfaruqi3@gmail.com, Universitas Islam An-Nur 

Lampung 
2 yayufuadah10@gmail.com, Universitas Islam An-Nur 

Lampung 

 

 

Abstrak 

 

The construction of the dhikr-based spiritual learning 

manaqib of Shaykh Abdul Qodir Al-Jailani in Sidirejo 

Village, West Lampung, was the primary focus of this study. 

The outcomes of his investigation: 1) The construction of the 

nature of learning is understood to be the process of 

changing behavior, both in terms of thinking and actions, so 

that a person's life is useful, brings grace to the universe, 

and makes them happy now and in the future. The goal of 

education is to transform individuals into servants who 

constantly strive, dhikr, or worship Allah, love Shaykh 

Abdul Qodir Al-Jailani, the Messenger of Allah, and Allah 

SWT; 2) the construction of educational values can be 

broken down into the following categories: values of 

monotheism, humanism, Islamic ukhuwah, values of wisdom 

and consultation, justice, and simplicity; and 3) the 

construction of learning environments in which Imam 

Manaqib serves as an active instructor and pilgrims as 

passive students. The stages of learning application in their 

activities, specifically: beginning, middle, and end activities; 

and on the requirements for success, including shari'a, 

tariqat, essence, and ma'rifat 

 

Kata Kunci: Pembelajaran Spiritual, Pedesaan. 

 

 

mailto:sugiantoalfaruqi3@gmail.com
mailto:yayufuadah10@gmail.com


16 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

A. Pendahuluan 

Arus radikalisme yang mulai merebak di seluruh Indonesia selalu 

menggoyang perkembangan agama di tanah air. Terorisme atau 

radikalisme selalu mengatasnamakan agama. Situasi ini tidak hanya 

terjadi di luar negeri, tetapi juga dalam waktu yang cukup lama di 

Indonesia, khususnya selama peristiwa bom Bali tahun 2001. Pada 

Jumat, 15 Januari 2016, aksi radikalisme agama ini kembali terulang. 

Pada hari itu, terjadi pengepungan di Jalan MH Thamrin yang 

menewaskan dan melukai beberapa kelompok baik di dalam negeri 

maupun di luar negeri yang berada di sekitar. Akibatnya, terorisme 

tetap ada di Indonesia dan menjadi ancaman bagi eksistensi bangsa dan 

negara. 

Radikalisme menyimpang dari proses pembelajaran yang efektif. 

Dalam penelitiannya, Sarwono menyebutkan, para teroris awalnya 

tergabung dalam kelompok pengajian yang berpandangan Islam 

ekstrim. Mereka direkrut ke dalam kelompok belajar, dan guru/ustadz 

mereka mengajari mereka tentang memahami ajaran Islam, 

menanamkan nilai-nilai ekstrem, dan pengembangan karakter.1 Ustadz 

menggunakan metode doktrinal untuk memfasilitasi proses 

pembelajaran guna mencapai tujuan pembelajaran yang diinginkannya. 

Nasir Abbas (mantan aktifis Jamaah Islamiyah) menjelaskan 

dalam proses pembelajaran tersebut terdapat beberapa tahap yang harus 

dilalui. Adapun tahapan-tahapan pembelajaran tersebut yaitu: 1) tabligh 

(penyampaian pesan/nasehat secara umum, seperti berbentuk tabligh 

akbar, kegiatan pengajian, eks-skul dll., 2) ta’lim (transfer of 

knowledge tentang ajaran Islam yang ekstrim dan transfer of value 

tentang pembentukan karakter yang penuh kebencian dan penggunaan 

kekerasan terhadap orang yang dianggap musuh, 3) tamrin (transfer of 

attitudeberupa pelatihan atau praktek melakukan kekerasan), 4) tamhish 

(penseleksian terhadap para peserta didik/calon pelaku teror yang sudah 

melalui proses pembelajaran), dan 5) bai’at (melaksanakan baiat 

sebagai syarat menjadi anggota). Jadi, proses pembelajaran untuk 

menciptakan generasi teroris dilakukan secara sistematis.2 

Dari kenyataan tersebut yang sangat membahayakan terhadap 

eksistensi pancasila dan NKRI, terdapat beberapa cara untuk 

 
1 Stanislaus Riyanta. Hubungan Ketidaksehatan Jiwa dengna Teorisme. Dalam 

Jurnalintelijent.net diakses pada tanggal 5 Mei 2016. 

2 Ibid.  



17 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

mengatasinya antara lain dengan mengikuti dan melaksanakan 

Amaliyah Spiritual. Amaliyah spiritual tersebut sangat beragam 

bentuknya salah satunya berbentuk acara dzikir dan solawat. Acara 

tersebut diselingi oleh penanaman ajaran agama (kadang-kadang juga 

pengetahuan tentang berbangsa dan bernegara) dan pembentukan 

karakter umat Islam yang akan menjaga pancasila, negara dan bangsa 

Indonesia. Amaliyah spiritual ini banyak dilakukan oleh kalangan 

masyarakat Nahdlatul Ulama (NU) yang secara kelembagaan melalui 

KH. Hasyim Asy’ari dan diperkuat lagi oleh KH. Ahmad Siddiq dan 

KH. Abdurrahman Wahid mengakui pancasila sebagai dasar final 

bangsa Indonesia.3 Kyai Azaim4 menjelaskan, mengikuti dan 

melaksanakan amaliyah spiritual yang berbentuk acara dzikir dan 

sholawat seperti bersolawat bersama Habib Syechsebagai ikhtiar 

Spritual untuk menciptakan generasi yang mampu menjaga Negara dan 

bangsa Indonesia termasuk juga Pancasila sebagai dasar negara. Oleh 

karena itu, mengikuti dan melaksanan amaliyah spiritual merupakan 

usaha untuk menjaga negara dan bangsa Indonesia dari segala bentuk 

arus radikalisme. 

Ada proses pembelajaran yang tercakup dalam gagasan amaliyah 

ruhani, yang berwujud zikir dan doa. Dalam pendidikan kerohanian 

seperti ini, guru (imam, kyai, dll) berinteraksi dengan siswa (jamaah 

dzikir dan salat) untuk belajar. Pendeta atau kyai mengajarkan kepada 

jamaah cara mengingat dan berdoa. Oleh karena itu, tujuan dari proses 

pendidikan spiritual tidak hanya untuk membangkitkan generasi Islam 

yang berdedikasi pada misi rahmatan lil'alamin setiap saat. 

Sa’id Hawa5 mendiskripsikan bahwa di dalam 

pembelajaranberbasis spiritualitas Islam, manusia akan diperkenalkan 

hakikat potensi yang dimiliki manusia dan cara memanfaatkannya. 

Dalam diri manusia ada yang dinamakan al-nafs , al-‘aql , al -qalb dan 

al–ruh. Semua istilah tersebut memiliki maknanya sendiri-sendiri yang 

merupakan alam misteri yang tidak bisa diungkap sebagian 

karakteristiknya oleh seseorang kecuali jika dia mau menempuh 

perjalanan spiritual menuju Allah SWT.Jika semua potensi itu 

dikembangkan dengan baik dalam proses pembelajaran spiritual, maka 

 
3 Abdul Muchit Muzadi. NU dalam Perspektif Sejarah dan Ajaran: Refleksi 65 

Tahun Ikut NU. (Surabaya: Khalista, 2006), h. 75-76. 
4 https://serambimata.com.2015/10/03. 
5 Sa’id Hawa, Pendidikan Spiritual, terj. Abdul Munib, (Yogyakarta: Mitra 

Pustaka, 2006), h. 34. 



18 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

manusia tersebut menjadi generasi ulul albab yang taat pada Allah, 

Rasul dan para pemimpin negaranya (ulil amri). 

Pembelajaran spiritual yang biasa dilakukan pada acara amaliyah 

spiritual teraplikasi di berbagai daerah yang ada di Indonesia, salah 

satunya dalam Dzikir Manaqib Syaikh Abdul Qodir Jailani di Desa 

Sidorejo Lampung Barat. Acara Dzikir Manaqib Syaikh Abdul Qodir 

Jailani di Desa Sidorejo Lampung Barat dilaksanakan pada setiap 

sebelas hari sekaliari, setiap malam jumat, dan terutama malam jumat 

legi. Para jamaahnya berkumpul dan beragam dari berbagai latar 

belakang Suku, Agama, Ras, dan Antar golongan (SARA).6K. M. 

Husaini mengakui, awalnya peserta dzikir manaqib hanya beberapa 

orang. Namun, dengan efektifitas dan daya qabul yang tinggi dalam 

meloloskan berbagai hajat dan menyelesaikan masalah yang dihadapi 

pengikutnya, gerakan dzikir tersebut berkembang pesat.  

Dari konteks penelitian di atas, maka peneliti melakukan 

penelitian tentang, “Konstruksi Pembelajaran Spiritual Berbasis Dzikir 

Manaqib Syaikh Abdul Qodir Jailani di Tengah Arus Radikalisme 

Agama di Lampung Barat”. Penelitian ini sangat manarik, karena 

fenomena amaliyah spiritual yang memiliki unsur pembelajaran 

spiritual mempunyai manfaat yang besar dalam menghadapi arus 

radikalisme agama di Indonesia.  

 

B. Pembahasan 

1. Konstruksi Hakikat dan Teori Belajar dalam Pembelajaran 

Spiritual 

Menurut Gulo7belajar adalah suatu proses yang berlangsung di 

dalam diri seseorang yang mengubah tingkah lakunya, baik tingkah 

laku dalam berpikir, bersikap, dan berbuat. Belajar berdasarkan dari 

berbagai sumber (resource-based-learning) bukan sesuatu yang berdiri 

sendiri, melainkan bertalian dengan sejumlah perubahan-perubahan 

yang lainnya. Dengan demikian, belajar berarti usaha merubah tingkah 

laku. Nasution8 menambahkan tentang perubahan-perubahan dalam 

belajar, antara lain: (a) perubahan dalamsifat dan pola ilmu 

pengetahuan manusia, (b) perubahan dalam masyarakat dan 

 
6 Observasi, sejak mengikuti Dzikir Manaqib pada tahun 2012. 
7 W. Gulö, Strategi Belajar Mengajar. (Jakarta: Grasindo, 2002), h. 23. 
8Nasution, Berbagai Pendekatan dalam Prodes Belajar Mengajar, (Jakarta: Bina 

Aksara, 2002), h. 19. 



19 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

tuntutannya, (c) perubahan tantang cara belajar, dan (d) perubahan 

dalam media komunikasi. 

Di dalam pembelajaran spiritual berbasis dzikir manaqib Syaikh 

Abdul Qodir Al-Jailani, belajar dipahami sebagai proses perubahan 

tingkah laku baik dalam perubahan berpikir untuk memahami tentang 

ajaran agama Islam terutama tentang spiritualistik Syaikh Abdul Qodir 

Jailani yang beraliran ahlussunnah wa al-jamaah, maupun dalam 

perubahan sikap atau perbuatan dalam rangka mengamalkan ilmu yang 

telah diperolehnya sehingga hidupnya bermanfaat, membawa bagi 

semesta alam (rahmatan lil’alamin) dan bahagia di dunia dan 

akhirat.Menurut Suhaimie9 aktifitas belajar dalam pembelajaran 

berbasis dzikir merupakan suatu perbuatan mengingat, menyebut, 

mengerti, menjaga dalam bentuk ucapan-ucapan lisan, gerakan hati atau 

gerakan anggota badan yang mengandung arti pujian, rasa syukur dan 

do’a dengan cara-cara yang diajarkan oleh Allah dan Rasul-Nya, untuk 

memperoleh ketentraman batin, atau mendekatkan diri (taqarrub) 

kepada Allah, dan agar memperoleh keselamatan dalam menjalani 

hidup serta terhindar dari siksa Allah di dunia dan akhirat. 

Sedangkan tujuan belajar dalam pembelajaran spiritual ini adalah 

untuk merubah tingkah laku umat menjadi hamba yang selalu 

berikhtiar/berusaha sekuat tenaga dalam menjalani hidupnya, selalu 

berdzikir atau menyembah Allah bukan karena takut pada siksa-Nya 

dan tamak akan pahala-Nya, serta selalu mencurahkan segala cintanya 

kepada Syaikh Abdul Qodir Al-Jailani, Rasulullah dan terutama kepada 

Sang Maha Cinta Allah SWT. Tujuan ini sesuai dengan penuturan 

Syaikh Abdul Qodir Al-Jailani,10 yakni sebagai berikut:  

“ Jangan pula melupakan upaya manusiawi agar tak menjadi 

korban keyakinan kaum fatalis (jabbariyyah), dan yakinlah 

bahwa tak ada sesuatupun terwujud kecuali atas idzin Allah 

SWT. Karena itu, jangan kamu puja upaya manusiawi karena 

yang demikian ini melupakan Tuhan, dan jangan berkata bahwa 

tindakan-tindakan manusia berasal dari sesuatu. Bila demikian, 

berarti kamu tidak beriman dan termasuk golongan qadariyyah. 

Hendaknya kamu katakan bahwa segala aksi makhluk adalah 

 
9 Junita Nurmala Sari dan Nunung Febriany, PengaruhDzikir Terhadap Penurunan 

Tingkat Kecemasan Pasien Pre Operatif Kanker Serviks,Fakultas Keperawatan Universitas 

Sumatera Utara, Tt., 2.  
10 M. Zainuddin, Karomah Syeikh Abdul Qodir Al-Jailani, (Yogyakarta: LKiS, 

2012), h. 65-68. 



20 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

milik Allah. Inilah pandangan yang telah diturunkan kepada kita 

lewat keterangan-keterangan yang berhubungan dengan masalah 

pahala dan hukuman.”11 

“Barangsiapa menghendaki akhirat maka wajib baginya 

mengabaikan dunia. Barangsiapa menghendaki Allah, wajib 

baginya mengabaikan akhirat dan harus mencampakkan 

kehidupan dunia demi Tuhannya. Selama keinginan dan upaya 

duniawi masih bersemayam dibenak seseorang, seperti makan, 

minum, busana, menikah, rumah, kendaraan, jabatan, dan pamrih 

(riya’) dalam beramal maka orang itu belum digolongkan orang-

orang soleh...”12 

Apabila umat sudah menjadi hamba yang seperti itu, maka 

berarti dia sudah berada pada tingkatan sufistik yang tinggi, sehingga 

dia selalu mendapat berkah dan karomah Syeikh Abdul Qodir Al 

Jailani, syafaat Rosulullah saw, ridho dan izin Allah SWT. Dengan 

keadaan seperti, maka dampak positifnya adalah menimbulkan 

kemaslahatan bagi dirinya, orang tua, guru, keluarga, masayarakat, 

bangsa, dan agama Islam, sehingga semua bentuk kemudharatan seperti 

teroris, radikalis, korupsi, kikir dan sebagainya bisa terhindarkan. 

Dengan demikian, umat yang selalu dekat dan ingat pada Allah melalui 

dzikir, solawat dan sebagainya akan menjadi jawaban kekosongan hati 

atau jiwa seseorang untuk mengisi ruang tersebut. Karena dengan 

ibadah tersebut jiwa dan hati manusaia akan merasa tenang, dan nilai-

nilai keluhuran inilah yang dapat menuntun manusia kembali kepada 

nilai-nilai kebaikan, dan nilai-nilai spiritual pada dasarnya adalah fitrah 

manusia13. 

Mahjuddin14 berpendapat, manusia yang selalu berdzikir dan 

apalagi berjamaah akan membuat manusia tidak punya penyakit hati. 

Orang yang berpenyakit hati bisa menampakkan gejala yang selalu lalai 

mengerjakan hal-hal baik, tampak ragu-ragu dan selalu terdorong untuk 

melakukan kejahatan, seperti melakukan terror yang berbau SARA, 

bersikap radikal, intoleransi dan eksklusif-fanatik. Manusia yang seperti 

 
11 Abdul Qadir Jailani, Futuh al-Ghaib, Syamsu Basyaruddin dan Ilyas Hasan 

(Penerj.), (Bandung: Mizan, 1987), h. 62.   
12 Abdul Qadir Jailani, Fath ar-Rabbani, dalam An-Nadwi, Rijal al-Fikr wa ad-

Da’wah fi al-Islam, (Kuwait: Dar al-Qalam, 1969), h. 162. 
13 M. Sholihin dan M. Anwar Rosyid, Akhlak Tasawuf Manusia, Etika, dan Makna 

Hidup (Bandung: Nuansa, 2004), h. 16 
14 Mahjuddin. Pendidikan Hati: Kajian Tasawu Amali. (Jakarta: Kalam Mulia, 

2001), h. 66-67. 



21 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

itu disebabkan hatinya sudah mulai kabur karena cahayanya tidak 

tampak lagi. 

Sedangkan Edi Susanto berpendapat juga, penanganan 

problematika SARA, terorisme dan radikalisme Islam lainnya bisa 

dilakukan dengan program deradikalisasimelalui dzikir bernuansa 

inklusif-multikultural. Dalam konteks ini, majlis dzikir yang merupakan 

bagian dari pendidikan agama Islam (pendidikan non-formal) akan 

menjadi media penyadaran umat dihadapkan pada problem bagaimana 

mengembangkan pola keberagamaan berbasis inklusivisme, pluralis dan 

multikultural, sehingga pada akhirnya dalam kehidupan masyarakat 

tumbuh pemahaman keagamaan yang toleran, inklusif dan berwawasan 

multikultur. Hal ini penting sebab dengan tertanamnya kesadaran 

demikian, sampai batas tertentu akan menghasilkan corak paradigma 

beragama yang hanif dan tidak fundamentalis, radiks serta eksklusif.15 

Kenyataan tujuan pembelajaran spiritual berbasis dzikir manaqib 

Syaikh Abdul Qodir Al-Jailani tersebut akan tercapai, apabila umat 

mengikuti dzikir manaqib dari awal sampai akhir secara istiqamah. 

Adapun isi proses dari aktifitas pembelajaran spiritual ini yaitu: 

bertawassul, berdzikir, bersolawat, bersedekah, mendengarkan 

ceramah, sholat hajat dan berdoa. Dari aktifitas pembelajaran ini, orang 

yang tidak mengerti agama terutama dalam wilayah tauhid dan tasawuf, 

akhirnya mereka tahu dan mereka yang tidak terbiasa berdzikir, 

bersolawat, bersedekah, sholat hajat dan berdoa, akhirnya terbiasa 

melakukan seperti itu minimal pada setiap malam jumat legi.  

Diskripsi belajar dalam perspektif ini tidak jauh berbeda dengan 

perspektif teori belajar behavioristik. Dalam teori ini, belajar dipahami 

sebagai: “….is a chance in observable behavior caused by external 

stimuli in environment.” Definisi belajar ini selaras dengan para 

penganut teori behavioristik yang mengemukakan, belajar adalah 

perubahan tingkah laku sebagai akibat dari adanya interaksi antara 

stimulus dan respon (S-R). Salah satu pencetus teori behavioristik 

Thorndike mendefinisikan secara rinci bahwa belajar adalah proses 

interaksi antara stimulus dan respon. Stimulus yaitu apa saja yang dapat 

merangsang terjadinya kegiatan belajar seperti pikiran, perasaan, atau 

hal-hal lain yang dapat ditangkap melalui panca indera. Sedangkan 

respon, yaitu reaksi yang dimunculkan peserta didik ketika belajar, 

 
15Edi Susanto, Pendidikan AgamaBerbasis Multikultural (Upaya 

StrategisMenghindari Radikalisme, KARSA, IX April2006, h. 785. 



22 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

yang juga dapat berupa pikiran, perasaan, atau gerakan/tindakan. 

Guthrie menambahkan, hubungan interaksi S-R tidak bersifat 

sementara, namun diperlukan “pengulangan stimulus” agar S-R lebih 

bersifat tetap.16 

Interaksi stimulus dan respon ini juga terjadi ketika terjadi 

aktifitas belajar dalam pembelajaran spiritual berbasis dzikir manaqib 

Syaikh Abdul Qodir Al-Jailani. Stimulus ini merupakan upaya 

mengajarkan, membimbing dan mengarahkaan dari guru. Sedangkan 

respon merupakan tanggapan dari penerimaan dan pengamalan ilmu 

yang dilakukan oleh siswa/santri yang dalam hal ini adalah jamaah 

dzikir manaqib Syaikh Abdul Qodir Al-Jailani. Salah satu contohnya, 

ketika Imam mau memulai dzikir manaqib, dia menyampaikan bahwa 

beribadah ini hanya untuk Allah dan harus memfokuskan semua 

konsentrasi kepada-Nya. Respon jamaah mendengarkan apa yang 

disampaikan imam. Kemudian, Imam memulai tawassul, maka semua 

jamaah mengikuti apa yang dibacakan oleh Imam. Dengan demikian, 

interaksi pembelajaran berjalan satu arah yaitu dari imam manaqib 

kepada para jamaah dzikir manaqib. 

Selain itu, aktifitas belajar dalam pembelajaran spiritual ini 

banyak dipengaruhi oleh Imam yang sufi, berilmu, berakhlak, 

kharismatik, dermawan, istiqamah dan doa-doanya banyak yang 

terkabulkan. Faktor inilah yang membuat jamaah dzikir manaqib 

semakin antusias untuk mengikuti dzikir manaqib dan setiap tahun 

semakin banyak jamaah yang ikut acara tersebut. Kegiatan aktifitas 

belajar ini dilakukan berulang-ulang setiap malam dini hari, malam 

jumat dan terutama malam jumaat legi yang jamaahnya hampir sekitar 

kurang lebih 200 jamaah.  

Menurut Prof. Dr. KH. Said Agil Siradj, M.A memiliki 

pandangan terhadap majlis dzikir Manaqib tersebut. Dia mengatakan: 

“… Bagi saya Kiai Muzakki adalah figur yang istiqomah 

menjadikan hatinya sebagai qolbul khosi’ li dzikrillah, sehingga 

basyariahnya, dlomirnya dan fuadnya berfungsi dengan baik 

dalam kehidupan keseharian beliau. Saat ini Kyai Muzakki 

merupakan sedikit ulama’ yang dengan kekuatan dzikirnya 

mampu membangun secara menakjubkan “hati” masyarakat 

menjadi “qolbun salim”. Dzikir yang dikembangkan dan 

 
16 C. Asri Budiningsih, Belajar dan Pembelajaran, (Jakarta: PT Rineka Cipta, 

2008), h. 20-23. 



23 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

dimasyarkatkan beliau selain mengandung spirit pembebasan 

manusia dari segala bentuk peminggiran, ketertindasan dan 

diskriminasi, juga merupakan antibody yang menyebabkan 

sebagian masyarakat mempunyai daya tahan tubuh terhadap 

berbagai macam kesulitan hidup yang menimpanya”.17 

Selain itu, sosok Imam ketika berada di depan jamaah atau di 

atas panggung menggambarkan seorang pengajar yang lugas, ikhlas, 

dan berilmu untuk memastikan jamaah menyerap dan mengamalkan 

ilmu, bimbingan, dan arahan Imam. Jemaat selalu berusaha mengubah 

perilaku yang baik, seperti yang ditunjukkan dan dilakukan oleh Imam, 

berdasarkan profil dan sikapnya. Jamaah akan terbiasa mengikuti 

kegiatan tersebut dan beramal saleh sebagai hasil dari usaha yang 

berkesinambungan ini, dimana jamaah dipilih oleh Imam untuk menjadi 

imam manaqib. 

Aktifitas belajar ini sama seperti aktifitas belajar teori 

behavioristik perspektif Ivan Pavlop. Menurut Bahruddin dan Esa Nur 

Wahyuni,18 teori pavlov merupakan teori pengkondisian klasik 

(classical conditioning), salah satu bentuk belajar responden. Setelah 

pengkondisian dilakukan (stimulus terkondisi), menghasilkan respon 

terkondisi. Perilaku berubah sebagai hasil suatu pengalaman. Teori dari 

Pavlov ini banyak dicoba pada beberapa anak dan fungsinya adalah 

sebagai berikut: a) membentuk kebiasaan pada anak agar selalu 

membiasakan kebersihan, kerapian, kesehatan, kejujuran, dan 

sebagainya. Pembiasaan itu mudah dan lebih baik dilakukan sejak 

masih dini, sebab pembiasaan pada anak dewasa lebih sukar, sebab 

setelah dewasa kebiasaan akan terbentuk dan akan sukar dihapuskan 

bahkan sering dianggap kodrat; b) untuk menghapuskan kebiasaan–

kebiasaan yang buruk dan mengurangi rasa takut pada anak–anak. 

Misalnya anak kecil yang biasanya bangun pagi terlambat/kesiangan 

dapat diubah dengan bangun pagi pada jam 05.30; c) teori persyaratan 

dapat membentuk sikap–sikap baik terhadap aktivitas belajar pada 

siswa; dan d) teori persyaratan dapat juga dipakai dalam psikoterapi, 

misalnya untuk menghilangkan rasa takut, malu, penyesuaian yang 

salah , agresif, tamak, dan lain sebagainya. 

 
17 Moch. Chotib, Wisata Religi di Kabupaten Jember. Jurnal Fenomena Pusat 

Penelitian dan Penerbitan Lembaga Penelitian dan Pengabdian Kepada Masyarakan (LP2M) 

IAIN Jember, Vol. 14, Nomor 2 Oktober 2015, h. 419-420. 
18 Bahruddin dan Esa Nur Wahyuni. Teori Belajar dan Pembelajaran. (Jogjakarta: 

Ar-Ruzz Media, 2012), h. 57-64. 



24 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

Teori Pavlov dapat diterapkan dalam pembelajaran sebagai 

berikut: Guru tersenyum dan memuji Sinta saat pertama kali memasuki 

kelas. Sinta pernah mengatakan kepada ibunya bahwa dia akan menjadi 

seorang guru ketika dia besar nanti ketika dia meminta untuk dibawa ke 

sekolah lebih awal, dan itu baru berjalan dua minggu. Pembelajaran 

responden dijelaskan dalam fragmen, dengan seringai dan pujian guru 

ditafsirkan sebagai stimulus tanpa syarat. Sinta mengalami perasaan 

senang akibat tindakan guru tersebut, yang dapat diartikan sebagai 

respon tak terkondisikan karena sebelumnya guru dan sekolah netral. 

Stimulus terkondisi, di sisi lain, segera menghasilkan perasaan 

menyenangkan ketika diasosiasikan dengan stimulus tak terkondisi..19 

 

2. Konstruksi Nilai Pembelajaran Spiritual 

Pembelajaran spiritual berbasis dzikir manaqib Syaikh Abdul 

Qodir Jailani dilaksanakan di Pesantren Al-Qodiri Jember, sehingga 

konstruksi nilai yang dikembangkannya tidak terlepas dari nilai-nilai 

yang ada di pesantren. Menurut Nurcholish Madjid sistem nilai yang 

digunakan di kalangan pesantren adalah berakar di dalam agama Islam, 

tetapi tidak semua yang berakar dalam agama itu dipakai oleh 

pesantren. Kalangan pesantren sendiri menamakan sistem nilai yang 

dipakainya itu dengan ungkapan Ahlussunnah wa al-Jama’ah.20 

Menurut Marshall G.S. Hodgson21Ahlussunnah wa al-Jama’ah 

sebagaiistilah yang digunakan pertama kali pada masa Abbasyiyah. 

Pada saat itu, term tersebut diadopsi oleh satu kelompok umat Islam 

yang mengakui kekhalifahan Abbasyiyah dan sekaligus menekankan 

kesinambungan dengan masa lalu (termasuk kekhalifahan Umawi) 

dalam kerangka Sunnah Nabi sehingga mempresentasikan posisi 

jama’ah sebagai prinsip-prinsip dasarnya. 

Secara definitif, Ahlussunnah wa al-Jama’ah adalah mereka 

yang selalu mengikuti perilaku (sunnah) nabi dan para sahabatnya (ma 

ana ’alaihi al-yaum wa ashhabi).22Sedangkan menurut Zamakhsyari 

 
19 Nurul Anam dkk., Teori Belajar Behavioristik dan Aplikasinya Terhadap 

Pembelajaran. Tugas Karya Tulis Ilmiah pada Program S3 Mata Kuliah Teori dan Model dalam 

TEP yang Dibina Oleh: Prof. Dr. Punadji Setyosari, M.Pd, M.Ed, Program Pascasarjana 

Program Studi Teknologi Pembelajaran Universitas Negeri Malang Tahun 2015, h. 9-10. 
20 Nurcholish Madjid, Bilik-Bilik Pesantren, (Jakarta: Paramadina Bekerjasama 

dengan Dian Rakyat, Tt.), h. 33. 
21Abd. A’la, Pembaruan Pesantren, (Yogyakarta: Pustaka Pesantren, 2006), h. 72. 
22 Ahmad Shiddiq, Khittah Nahdliyah, (Surabaya: Balai Buku, 1980), h. 27. 



25 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

Dhofier23, Aswaja dapat diartikan sebagai para pengikut tradisi nabi dan 

kesepakatan ulama (ijma’ ulama). Dengan menyatakan diri sebagai 

pengikuti nabi dan ijma’ ulama, para kiai secara eksplisit membedakan 

dirinya dengan kaum modernis Islam, yang berpegang teguh hanya 

pada al-Qur’an dan al-Hadits dan menolak ijma’ ulama. Faham 

Ahlussunnah wa al-Jama’ah itu mengkristal pada tiga aspek, yaitu 

teologi al-asy’ari, fiqih madzhab dan tasawuf. Kenyataan ini juga diakui 

oleh analisis Martin van Bruinessen yang mengatakan bahwa keilmuan 

Islam tradisional di pesantren berkisar pada paham akidah (Mayoritas 

al-Asy’ariyah), Madzhab Fiqih (Mayoritas al-Syafi’iyyah), dan ajaran-

ajaran akhlak dan tasawuf (Mayoritas al-Ghazaliyyah).24 

Dengan realita pembelajaran spiritual di atas, terdapat beberapa 

nilai yang dilestarikan dan dikembangkan antara lain yaitu nilai 

monoteisme, humanisme, persatuan, kebijaksanaan, keadilan dan 

kesederhanaan.  

Pertama, nilai monoteisme. Nilai ini tercermin dalam aktifitas 

tawassul, dzikir, shalawat, sholat hajat, dan do’a. Imam manaqib 

sebagai gurunya dan semua jamaah sebagai muridnya hadir pada acara 

tersebut dengan niat untuk mendapatkan barakah dan karamah Syaikh 

Abdul Qodir Jailani, syafaat dari Nabi Muhammad saw., dan idzin serta 

ridla Allah SWT, sehingga mereka semua mengalami kebahagiaan di 

dunia dan akhirat. Menurut Fazlur Rahman25 sejak awal nilai 

monoteisme yang diajarkan Nabi Muhammad adalah kebertauhidan 

yang terkait erat dengan humanisme dan rasa keadilan ekonomi dan 

sosial yang intensitasnya tidak kurang dari persoalan tauhid itu sendiri. 

Oleh karen itu, peran ini meniscayakan sesuatu yang ada di pesantren 

termasuk juga dzikir manaqib sebagai intitusi ke-Islaman untuk 

melibatkan diri ke dalam pengentasan umat mansuia dan masyarakat 

Islam secara khusus dari segala proses yang akan membuat mereka 

tidak berdaya. 

Abdul A’la26 menambahkan, berpijak pada nilai-nilai 

monoteisme teologis itu, nilai-nilai pesantren yang lain perlu dibaca 

 
23Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai, 

(Jakarta: LP3ES, 1994), 148 dan lebih jauh juga lihat Hasyim Asy’ari, Qonun Asasi Nahdlatul 

Ulama, (Kudus: Menara Kudus, 1971), h. 37. 
24Ibi Syatibi, Pengantar Penyunting: Pesantren dalam Survey Bibliografi: 

Membaca Dialog Pesantren dan Modernisasi Pendidikan Islam, dalam Buku, Kitab 

Kuning&Tradisi Akademik Pesantren, (Bekasi: Pustaka Isfahan, 2009), h. 12.  
25Abd. A’la, Pembaruan Pesantren..., h. 12. 
26Abd. A’la, Pembaruan Pesantren..., h. 12-13. 



26 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

kembali berdasarkan persoalan konkret yang dihadapi pesantren dan 

masyarakat. Kemandirian, misalnya, hendaknya tidak dimaknai sebagai 

ketidaktergantungan dalam dimensi ekonomi terhadap kelompok atau 

pihak lain. Akan tetapi, hal itu juga merupakan representasi dari sikap 

kritis pesantren dan masyarakat.dalam menyikapi isu-isu dan persoalan 

yang terus menghantam mereka.  

Kedua, nilai humanisme. Nilai initerpusat pada nilai keikhlasan. 

Jika umat berbuat baik yang didasari dengan keikhlasan, maka umat 

tersebut sudah menerapkan nilai humanisme. Nilai ini salah satunya 

terdiskripsikan dalam: a) bershadaqah yang dicontohkan oleh Imam di 

atas pentas ketika salawat dilantunkan dan ditiru oleh jamaah ketika 

acara masuk pada pengumuman atau dzikir; b) Imam meminta 

keikhlasannya para jamaah untuk bershadaqah do’a bagi kemaslahatan 

umat, bangsa dan agama; dan 3) ketika Imam melayani keinginan para 

jamaah secara istiqamah dalam memimpin dan menjadi imam manaqib 

pada aktifitas dzikir manaqib, bahkan Imam memimpin aktifitas 

tersebut tidak hanya malam jumat legi, tetapi juga pada setiap malam 

jumat lain dan setiap tengah malam (dini hari). Sikap kemanusiaan yang 

bersumber pada keikhlasan ini menunjukan rasa cinta Imam pada para 

jamaah, para jamaah yang satu dengang jamaah yang lainnya. 

Abdurrahman Wahid27menjelaskan, terminologi “keikhlasan”, yang 

mengandung muatan nilai ketulusan dalam menerima, memberikan dan 

melakukan sesuatu di antara makhluk. Hal demikian itulah yang disebut 

dengan orientasi kearah kehidupan akherat (pandangan hidup 

ukhrawi).Sedangkan menurut Djauhari28 jiwa keikhlasan, “Sepi Ing 

Pamrih” (tidak didorong oleh keinginan memperoleh keuntungan-

keuntungan tertentu), semata-mata untuk ibadah. Hal ini meliputi 

segenap suasana kehidupan di pesantren, dari kyai sampai santrinya, 

sehingga tercipta suasana harmonis antara kyai yang disegani dan santri 

yang taat dan penuh cinta serta hormat.  

Abdul A’la menjelaskan bahwa nilai keikhlasan perlu diangkat 

sebagai nilai yang mengedepankan proses dan prestasi, bukan sekadar 

 
27 M. Dawam Rahardjo, Perkembangan Masyarakat dalam Perspektif  Pesantren, 

dalam buku, Pergulatan Dunia Pesantren, Ed. M. Dawam Rahardjo, (Jakarta: LP3ES, 1985), h. 

42. 
28 Ainur Rofik, Pembaruan Pesantren: Respons terhadap Tuntutan Transformasi 

Global, (Jember: STAIN Jember Press, 2012), h. 27. Pendapat ini (Panca Jiwa) juga 

disampaikan oleh KH. Achmad Shiddiq sebagaimana dikutip oleh Abdul Halim Soebahar, 

Panca JIwa Pendidikan Pesantren, Artikel Perspektif, Radar Jember Jawa Pos, Kamis, 30 

Januari 2014. 



27 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

prestise sebab pertanggung jawabannya bukan hanya kepada manusia, 

tetapi juga kepada Allah. Dalam keikhlasan itu perlu pula ditumbuhkan 

nilai-nilai kesabaran dan kemaafan karena kehidupan pada intinya 

adalah proses panjang yang terus bergerak dan tidak dapat disulap 

”selesai sekejap”. Realitas menunjukkan bahwa dalam melakukan 

proses itu, persinggungan dalam beragam bentuknya antara satu 

kelompok dengan kelompok yang lain menjadi tidak terhindarkan. 

Persinggungan dalam bentuk konflik perlu diredam melalui 

pengembangan nilai kemaafan dalam bentuk dialog yang dialogis 

sehingga tidak melebar menjadi konflik terbuka.29 

Ketiga, nilai ukhuwah Islamiyah. Nilai ini antara lain 

terilustrasikan ketika para jamaah berasal dari berbagai aspek SARA 

berkumpul dalam satu tempat dzikir manaqib, bahkan dari kalangan 

umat budha dan kristen juga ikut serta dalam acara tersebut. Mereka 

bersatu dan berkumpul bersama-sama untuk menuju pada satu pusat 

yaitu Allah SWT. Menurut Djauhari30 Kehidupan seperti ini selalu 

diliputi suasana persaudaraan yang sangat akrab, sehingga segala 

kesenangan dirasakan bersama, dengan jalinan perasaan keagamaan. 

Tidak ada lagi dinding yang dapat memisahkan antara mereka, 

sekalipun mereka berbeda aliran, baik politik, sosial ekonomi dan lain-

lain baik selama di pesantren sampai setelah mereka keluar dari 

pesantren. 

Keempat, nilai kebijaksanaan dan permusyawaratan. Di saat 

Imam mau mengadakan acara dzikir manaqib pada malam jumaat legi 

atau merayakan hari-hari besar Islam yang di malam tersebut, Imam 

memutuskan untuk bermusyawarah dulu dengan semua imam manaqib 

dan panitia dzikir manaqib. Pertemuan tersebut dilakukan rutin. Selain 

itu, di saat aktifitas dzikir dimulai, terkadang Imam meminta 

persetujuan kepada para jamaah dzikir manaqib, seperti meminta 

persetujuan bahwa tempat ini, bukan tempat politik, NKRI merupakan 

harga mati, dan sebagainya. 

Kelima, nilai keadilan. Imam dalam mendoakan jamaahnya tidak 

pernah memilih dan membedakan mana yang kaya dan miskin. 

Semuanya didoakan sama sesuai dengan hajat/kebutuhan jamaahnya, 

bahkan para jamaah bersama-sama mengikukti untuk mendoakan 

 
29Abd. A’la, Pembaruan Pesantren..., h. 12-13. 
30 Ainur Rofik, Pembaruan Pesantren..., h. 28.  



28 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

mereka yang punya hajat. Kenyataan ini hanya salah satu contoh 

tentang nilai keadilan yang diterapkan di dzikir manaqib tersebut. 

Keenam, nilai kesederhanaan. Nilai ini terdiskripsikan salah 

satunya pada tampilan Imam yang selalu tampil sederhana, fasilitas 

yang ditempati dan digunakan para jamaah dan sebagainya. Jika dilihat 

dari kondisi perekonomian Imam, status ekonoi kiai termasuk dalam 

status ekonomi tinggi, tapi dalam penampilan pakaian, jalan dan 

pembicaraan kiai menunjukkan kesederhanaan. Baginya, kekayaan 

dimilikinya diniatkan untuk mendakwahkan Islam karena Allah SWT. 

Nurul Anam dan Ainur Rafik31 menjelaskan bahwa kesederhanaan 

tidak dapat direduksi menjadi ”rela hidup dalam kemiskinan”. Nilai ini 

sejatinya merujuk kepada upaya untuk menjalani kehidupan sesuai 

keperluan sehingga pesantren dan masyarakat menyadari segala sesuatu 

yang menjadi keperluannya dan apa yang bukan kebutuhannya. 

Kesederhanaan adalah lawan dari pemborososan dan 

keserakahan.Djauhari32 juga berpendapat bahwa jiwa kesederhanaan 

tidak berarti pasif, melarat, nerimo,dan miskin, tetapi mengandung 

unsur kekuatan dan ketabahan hati, penguasaan diri dalam menghadapi 

kesulitan. Maka, di balik kesederhanaan itu terpancar jiwa besar, berani, 

maju terus dalam menghadapi perjuangan hidup dan pantang mundur 

dalam segala keadaan. Bahkan di sinilah hidup dan tumbuhnya mental 

dan karakter yang kuat dan menjadi syarat bagi suksesnya perjuangan 

dalam segala kehidupan.  

Semua nilai di atas, menunjukkan ciri khas, karakteristik yang 

ada di dalam aktifitas pembelajaran spiritual berbasis dzikir manaqib 

Syaikh Abdul Qodir Jailani. Nilai-nilai ini hampir memiliki kesamaan 

dengan nilai-nilaikeagamaan dalam wilayah spiritualitas perspektif 

Muhyidin. Muhyidin33 membagi 6 nilai keagamaan, yaitu: a) nilai-

nilaitauhid, b) nilai-nilaifikih, c) nilai-nilaiakhlak, d) nilai-

nilaikeikhlasan, e) nilai-nilaikesucian, dan f) nilai-nilaiAl-Qur’andanas-

Sunnah.Nilai yang pertama (tauhid) merupakan nilai-nilai yang menjadi 

dasar atau sumber dari nilai-nilai lain. 

Di samping itu, konstruksi nilai pembelajaran spiritual berbasis 

dzikir manaqib Syaikh Abdul Qodir Jailani di atas menjadi framework 

 
31 Nurul Anam dan Ainur Rafik, Transformasi Pendidikan Pesantren: Perspektif  

KH. Abdul Wahid Hasyim dan Nurcholish Madjid, (Jember: IAIN Jember Press, 2016), h. 37. 
32 Ainur Rofik, Pembaruan Pesantren..., h. 27.  
33 Muhammad Muhyidin. Kasidah-kasidah Cinta: Novel Spiritual Keajaiban Cinta. 

(Yogyakarta: Diva Prees, 2007), h. 393. 



29 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

demi kepentingan para jamaah pada khususnya dan umat pada 

umumnya. Dengan melaksanakan nilai tersebut, para jamaah meyakini 

akan mendapatkan barakah dan karamah Syaikh Abdul Qodir Jailani, 

syafaat dari Nabi Muhammad saw., dan idzin serta ridla Allah SWT. 

Menurut Abdurrahman Wahid34sebagai sistem nilai yang holistik, nilai-

nilai yang diestimasi dalam kegiatan yang ada di pondok pesantren 

termasuk juga dzikir manaqib Syaikh Abdul Qodir Jailani didasarkan 

pada ajaran-ajaran agama secara formal yang berkembang selama 

berabad-abad. Framework sistem nilai ini yang diderivasi dari doktrin-

doktrin barokah merupakan pancaran dari kyai-ulama (imam manaqib) 

dan santri (Jamaah dzikir manaqib). Kepercayaan bahwa pengawasan 

kyai pada santri akan mempermudah penguasaan ilmu-ilmu agama 

yang benar merupakan dasar dari sistem nilai ini. Santri ditekankan 

harus berusaha menyamai pengalaman kiai dalam hal pengajaran agama 

secara detail. Mereka harus mengalami periode permulaan dalam 

bentuk perjuangan fisik (tirakat) dengan melaksankan apa saja yang 

dipesankan kiai secara terus menerus. Kepatuhan total untuk 

mengharapakan penguasaan ilmu di Timur Tengah diorganisasikan 

melalui praktik mistik -sebagaimana hubungan guru-murid yang asli 

(original) masa lalu- menemukan puncak doktrin keanehan orang-orang 

suci atau para wali Indonesia. 

 

3. Konstruksi Implementasi Pembelajaran Spiritual 

Implementasi pembelajaran spiritual berbasis dzikir manaqib 

Syekh Abdul Qodir Jailani menempatkan imam manaqib sebagai guru 

aktif dan jamaah manaqib dzikir sebagai siswa pasif. Imam Manaqib 

menanamkan ilmu, memimpin dzikir, salawat, dan bacaan doa, 

menanamkan nilai-nilai, dan mempengaruhi sikap jamaah dzikir 

Manaqib. Sementara itu, jemaah dzikir Manaqib bertugas untuk 

memperhatikan dengan seksama apa yang dikatakan imam, mengikuti 

petunjuknya, dan bertindak sesuai dengan keinginannya. 

Teori belajar behavioristik belajar memiliki kesamaan dengan 

interaksi belajar ini. Asri Budiningsih menegaskan bahwa aliran 

behavioristik menekankan pada pengembangan tingkah laku sebagai 

 
34 Abdurrahman Wahid, Prolog: Pondok Pesantren Masa Depan, Di dalam Buku 

yang berjudul, Pesantren Masa Depan: Wacana Pemberdayaan dan Transformasi Pesantren, 

Ed. Marzuki Wahid, dkk., (Bandung: Pustaka Hidayah, 1999), h. 13-24 dan juga lihat Pradjarta 

Dirdjosanjoto, Memelihara Umat Kyai Pesantren-Kyai Langgar di Jawa, (Yogyakarta: LKiS, 

1999),h. 18-19. 



30 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

hasil belajar. Model hubungan stimulus-respons dari behaviorisme 

menggambarkan pembelajar sebagai individu yang pasif. 

Memanfaatkan metode drill atau sekadar menjadi kebiasaan dapat 

mengarah pada pembentukan respons atau perilaku tertentu. 

Di samping itu, konstruksi implementasi pembelajaran spiritual 

tersebut pada aspek kegiatannya dilakukan dalam tiga tahap seperti 

yang biasa terjadi dalam pembelajaran. Dalam Peraturan Menteri 

Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia Nomor 65 Tahun 

2013 Tentang Standar Proses Pendidikan Dasar dan Menengah, 

implementasi pembelajaran meliputi kegiatan pendahuluan, inti dan 

penutup. Pertama, kegiatan pendahuluan. Dalam kegiatan 

pendahuluan, guru menyiapkan peserta didik secara psikis dan fisik 

untuk mengikuti proses pembelajaran; memberi motivasi belajar siswa 

secara kontekstualsesuaimanfaat dan aplikasi materi ajar dalam 

kehidupan sehari-hari; dan sebagainya. Kedua, kegiatan inti. Kegiatan 

ini menggunakan model pembelajaran, metode pembelajaran, media 

pembelajaran, dan sumber belajar yang disesuaikan dengan 

karakteristik peserta didik dan mata pelajaran. Pembelajaran diarahkan 

pada pembentukan dan pengembangan sikap, pengetahuan, dan 

keterampilan. Ketiga, kegiatan penutup. Dalam kegiatan penutup, guru 

bersama siswa baik secara individual maupun kelompok melakukan 

refleksi untuk mengevaluasi seluruh rangkaian aktivitas pembelajaran 

dan hasil-hasil yang diperoleh untuk selanjutnya secara bersama 

menemukan manfaatnya; memberikan umpan balik terhadap proses 

dan hasil pembelajaran; menginformasikan rencana kegiatan 

pembelajaran untuk pertemuan berikutnya; dan sebagainya.35 

Dengan demikian, secara umum tahapan itu memiliki kesamaan, 

tetapi secara terperinci terdapat beberapa persamaan dan perbedaan 

dengan peraturan menteri tersebut. Adapun tahapan-tahapan 

implementasi pembelajaran spiritual tersebut pada aspek kegiatannya 

yaitu sebagai berikut: pertama, kegiatan pendahuluan. Kegiatan ini 

dimulai dengan salam, memperkenalkan semua tamu termasuk 

penceramah, mengkondisikan para jamaah untuk fokus pada acara 

dzikir manaqib dengan membaca istighfar, membaca kalimat dua 

kalimat syahadat dan memantabkan niat untuk mengikuti aktifitas 

 
35 Menteri Pendidikan dan Kebudayaan RI, Peraturan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan RI No. 65 Tahun 2013 tentang Standar Proses Pendidikan Dasar dan Menengah, 

h. 8-10. 



31 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

dzikir manaqib. Kedua, kegiatan inti. Kegiatan yang sering dilakukan 

adalah bertawassul, berdzikir, bersolawat, menyampaikan pengetahuan 

tentang ajaran aqidah, akhlak, fiqih, tasawuf, atau informasi terbaru, 

mendengarkan ceramah agama, dan solat sunnah hajat berjamaah. 

Materi ceramah yang disampaikan tentang akidah, akhlak, 

syari’at/fiqih, tasawuf, kebangsaan, dan sebagainya. Model 

pembelajarannya menggunakan pendekatan Teacher Active Learning 

(TAL). Metode pembelajarannya menggunakan metode ceramah, 

pembiasaan, latihan atau riyadhah,36 keteladanan, dan sebagainya. 

Media pembelajaran menggunakan mic dan sound system, proyektor, 

dan televisi.Ketiga, kegiatan penutup. Kegiatan ini berupa: berdoa, 

memberi motivasi dan saran, terkadang memberikan informasi rencana 

pertemuan berikutnya, dan mengucapkan salam penutup. 

Evaluasi dalam pembelajaran spiritual tersebut tidak 

menggunakan evaluasi kuantitatif berupa penilaian tertulis, tetapi 

menggunakan evaluasi kualitatif yang berbentuk observasi dan 

diskripsi kata-kata. Imam sering memberikan penilaian pada salah satu 

jamaahnya ketika selesai mengamati atau mendengarkan kabar tentang 

hasil yang diperoleh jamaahnya mengikut dzikir manaqib, salah 

satunya seperti: “si A itu contoh yang bagus karena sudah istiqamah 

dan terkabul doanya”. Di samping itu, jika ada salah satu jamaah yang 

sudah mencapai maqam/tingkatan yang tinggi dalam tingkatan sufistik, 

istiqamah dan sering benyak terkabul do’anya, maka dia akan 

diposisikan sebagai imam manaqib dan mendampingi Imam dalam 

 
36 Menurut Imam al-Ghazali untuk menggapai tingkatan lebih tinggi dalam spiritual 

yaitu melalui proses riyadhah. Riyadhah diartikan sebagai melatih jiwa pada kebenaran dan 

keihlasan. Orang yang hatinya benar suci dann bersih, maka ia akan mendapatkan cahaya Ilahi. 

Sebagaimana dalam ilmu tasawuf, proses riyadhah ini terbagi menjadi dua, yakni: 1) 

mujahadah.Secarabahasa, mujahadah berarti perang. Sedangkan menurut aturan syara’ adalah 

perang melawan musuh-musuh Allah. Dan menurut istilah ahli hakikat adalah memerangi hawa 

nafsu amarah bis-suu’ serta memberi beban kepadanya untuk melakukan sesuatu yang berat 

yang sesuai dengan aturan syara’; dan 2) muraqabah. Muraqabah merupakan penyatuan antara 

Tuhan, alam, dan dirinya sendiri. Jika dilihat dari pengertiannya, muraqabah adalah upaya diri 

untuk senantiasa merasa terawasi oleh Allah (muraqabatullah). Muroqabah artinya saling 

mengawasi, saling mengintai, atau saling memperhatikan. Dalam kajian tasawuf/tarekat,  

muraqabah dalam pengertian bahasa tersebut terjadi antara hamba dengan Tuhannya. Sebagian 

syeikh menggambarkan muraqabah itu adalah saat dimana ucapan salam seorang hamba 

dijawab oleh Tuhan. Sebagaimana Allah Swt berfirman dalam QS. Al-Ahzab: 52, QS. Ar-Ra’d: 

33, QS. Al-Alaq: 14, dan QS. An-Nisaa: 1. Al-Ghazali, Risaltu al-Ladunniyah (dalam 

Majmu’atu ar-Risalah), (Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyah, 1988), h. 118. Lihat juga dalam 

Rizem Aizid, Aktivasi Ilmu Laduni: Cara Pintar Tanpa Belajar Keras, (Yogyakarta: Diva 

Press, 2013), h. 84-109. 



32 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

aktifitas dzikir manaqib. 

Selain terdapat tahapan-tahapan dalam implementasi pada aspek 

kegiatannya, juga terdapat tahapan-tahapan dalam implementasi pada 

aspek pencapaian yang harus dilalui, yaitu syari’at, tarekat, hakikat 

dan ma’rifat. Jika jamaah dzikir manaqib mempunyai niat yang ikhlas, 

tekad yang kuat, bekerja keras dan Istiqamah, maka dengan idzin dan 

ridha Allah SWT, dia akan mencapai tingkatan yang tertinggi dalam 

pembelajaran spiritual yaitu, ma’rifat. Selama ini, tingkatan tertinggi 

dimiliki oleh Walliyullah terutama Sulthonul Auliya’Syaikh Abdul 

Qodir Jailani. Sebagaimana dalam spiritualisme (sufisme) Islam, 

terdapat beberapa level perjalanan dalam pembelajaran spiritual yang 

dikenal dengan syari’at, tarekat, hakikat dan ma’rifat.  

Pertama, syariat. Dalam dunia tasawuf syariat adalah syarat 

mutlak bagi salik (penempuh jalan ruhani) menuju Allah. Tanpa 

adanya syariat maka batallah apa yang diusahakannya. Syariat bukan 

hanya tentang shalat, zakat, puasa dan haji semata. Tapi lebih dari itu, 

syariat adalah aturan kehidupan yang mengantarkan manusia menuju 

realitas sejati. Syariat merupakan titik tolak keberangkatan dalam 

perjalanan ruhani manusia. Maka bagi orang yang ingin menempuh 

jalan sufi, mau tidak mau ia harus memperkuat syariatnya terlebih 

dahulu. Kedua, tarekat. Istilah tarekat ini menunjuk pada metode 

penyucian jiwa yang landasannya diambil dari hukum-hukum syariat. 

Menurut Annemarie Schimmel,37tarekat adalah jalan khusus 

bagi salik (penempuh jalan ruhani) untuk mencapai kesempurnaan 

tauhid, yaitu ma’rifatullah. Inti tauhid adalah ikhlas. Mempraktekan 

ikhlas tidak mudah, maka diperlukan latihan-latihan atau metode untuk 

memantapkan ikhlas dalam setiap tindakannya (mukhlis), sehingga 

ikhlas itu menjadi bagian dari dirinya (mukhlas). metode itulah yang 

disebut tarekat.  

Ketiga, hakikat. Secara terminologis, Ansari38 mendefinisikan, 

hakikat adalah kemampuan seseorang dalam merasakan dan melihat 

kehadiran Allah di dalam syari’at itu, sehingga hakikat adalah aspek 

yang paling penting dalam setiap amal, inti, dan rahasia dari syari’at 

yang merupakan tujuan perjalanan salik. Sementara Mulyadhi 

 
37 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions Of Islam, (USA: The University of 

North Carolina Press, 1975), h. 98. 
38 Muhammad Abdul Haq Ansari, Sufism and Shari’ah, A study of syakh Ahmad 

Sirhindi’s Effort to reform Sufism, (Malaysia: The Islamic Foundation, 1990), h. 74. 



33 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

Kartanegara39 menjelaskan, hakikat adalah dari sudut pandang di mana 

banyak para sufi menyebut diri mereka ‘ahl-haqiqah’ dalam 

pengertian sebagai pencerminan obsesi mereka terhadap “kebenaran 

yang hakiki” (kebenaran yang esensial). Contoh salah satu sufi dalam 

kasus ini adalah al-Hallaj (w. 922) yang mengungkapkan kalimat ‘ana 

al-Haqq’ (Aku adalah Tuhan). Keempat, ma’rifat. Menurut para sufi, 

ma’rifat merupakan bagian dari tritunggal bersama dengan 

makhafah (cemas terhadap Tuhan) dan mahabbah (cinta). Ketiganya 

ini merupakan sikap seseorang perambah jalan spiritual (thariqat). 

Ma’rifat yang dimaksud di sini adalah pengetahuan sejati. Pada intinya 

makrifat sangat terkait dengan keterbukaan mata batin, yang 

memungkinkan melihat Tuhan atau melihat penampakan Tuhan. 

Keterbukaan mata batin sangat terkait erat dengan kesucian batin itu 

sendiri, sedangkan kesucian batin yang prima, bagi selain para nabi, 

adalah sesuatu yang harus diusahakan dengan usaha keras dalam waktu 

yang panjang,40 baik lewat meditasi, tazkiyatun nafs maupun latihan-

latihan lainnya yang berkaitan dengan pencarian mistik. 

Dzikir manaqib Syaikh Abdul Qodir Jailani berbasis spiritual 

adalah sama atau tidak berasal dari prinsip-prinsip mempraktekkan 

teori belajar behavioristik. Kesimpulannya, rekomendasi para ahli 

untuk menerapkan teori belajar behavioristik adalah sebagai berikut: a) 

Guru harus mengakui bahwa belajar melibatkan perubahan perilaku; b) 

Guru harus mengamati bagaimana stimulus dan respon berinteraksi; c) 

Siswa membutuhkan instruksi dari gurunya karena mereka 

mengandalkan faktor eksternal; d) Menggunakan proses berpikir yang 

dapat dianalisis dan dipilah, guru harus menggunakan akal atau 

pemikirannya untuk mencoba meniru struktur pengetahuan yang ada; 

e) Instruktur harus mengajar secara bertahap maju melalui berbagai 

tahapan, dengan yang lebih sederhana mendahului yang lebih sulit; f) 

Instruktur menekankan pentingnya output atau keluaran berupa respon 

dan input atau masukan berupa stimulus; g) Karena pembiasaan dan 

praktek menjadi penting untuk belajar, instruktur mempekerjakan 

mereka; h) Pengajar harus menyadari bahwa peniruan, pengulangan, 

dan penguatan (reinforcement) sangat berperan dalam menentukan 

hasil belajar; i) Guru harus ingat bahwa perilaku harus dapat diamati 

 
39 Mulyadhi Kartanegara, Menyelami Lubuk Tasawuf, (Jakarta: Penerbit Erlangga, 

2006), h. 6. 
40 Tim Penyusun, Ensiklopedi Tasawuf jilid II, (Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah, 

2008), h. 798. 



34 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

ketika mengevaluasi harus memperhatikan kondisi santri atauu murid. 

 

C. Kesimpulan 

Dalam konstruksi pembelajaran spiritual berbasis dzikir manaqib 

Syekh Abdul Qodir Al-Jailani, hakikat pembelajaran adalah mengubah 

perilaku seseorang, baik dalam hal mengubah pemikiran seseorang 

untuk memahami ajaran agama Islam, khususnya yang berkaitan 

dengan spiritualistik Syekh Abdul Qodir. Jailani dengan sayap 

ahlussunnah wa al-jamaah, serta dalam hal merubah sikap atau 

Tujuan kajian adalah mengubah perilaku masyarakat agar 

menjadi hamba yang selalu berusaha sekuat tenaga dalam menjalani 

kehidupannya, selalu mengingat atau beribadah kepada Allah, dan 

selalu memberikan seluruh kecintaannya kepada Syekh Abdul Qadir 

Al-Jailani, Rasulullah, dan terutama Yang Maha Kuasa. Mencintai 

Allah SWT. Ini bukan karena mereka takut akan azab Allah atau 

menginginkan pahala-Nya. Jika ummat telah menjelma menjadi hamba 

yang demikian, itu menandakan bahwa ia telah memiliki tasawuf yang 

tinggi dan mendapat berkah dan syafaat dari Syekh Abdul Qadir Al 

Jailani, restu dan izin Allah SWT. Dalam keadaan seperti ini, efek 

menguntungkannya adalah menciptakan kemaslahatan bagi dirinya 

sendiri, orang tuanya, guru, keluarga, masyarakat, bangsa, dan agama 

Islam sehingga terhindar dari teroris, radikal, korupsi, pelit, dan bentuk-

bentuk keburukan lainnya. 

Berdasarkan dzikir manaqib, Syaikh Abdul Qodir Jailani 

mengkonstruksi nilai-nilai pembelajaran spiritual di Desa Sidorejo, 

Lampung Barat: tauhid, humanisme, ukhuwah Islami, kebijaksanaan 

dan musyawarah, keadilan, dan kesederhanaan adalah contoh nilai. 

Imam manaqib berperan sebagai pengajar/pendidik aktif sedangkan 

jamaah dzikir manaqib berperan sebagai santri pasif dalam pembinaan 

pelaksanaan pembelajaran ruhani berdasarkan dzikir manaqib Syaikh 

Abdul Qodir Jailani. Adapun tahapan memasukkan pembelajaran ke 

dalam kegiatannya, yaitu: kegiatan sebelum, selama, dan sesudah 

syari'at, tarekat, hakikat, dan ma'rifat—tahapan pelaksanaan aspek 

pencapaian yang harus dilalui—juga disertakan.  

 

Daftar Pustaka 

A’la,Abd. (2006). Pembaruan Pesantren, Yogyakarta: Pustaka 

Pesantren. 



35 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

Aizid, Rizem. (2013). Aktivasi Ilmu Laduni: Cara Pintar Tanpa Belajar 

Keras, Yogyakarta: Diva Press. 

Al-Ghazali. (1988).Risaltu al-Ladunniyah (dalam Majmu’atu ar-

Risalah), Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyah.  

Al-Jailani, Abdul Qadir. (1969).Fath ar-Rabbani, dalam An-Nadwi, 

Rijal al-Fikr wa ad-Da’wah fi al-Islam, Kuwait: Dar al-Qalam. 

-------------------------------. (1987).Futuh al-Ghaib, Syamsu 

Basyaruddin dan Ilyas Hasan (Penerj.), Bandung: Mizan. 

Anam, Nurul dan Ainur Rafik. (2016).Transformasi Pendidikan 

Pesantren: PerspektifKH. Abdul Wahid Hasyim dan Nurcholish 

Madjid, Jember: IAIN Jember Press. 

Anam, Nurul dkk. (2015).Teori Belajar Behavioristik dan Aplikasinya 

Terhadap Pembelajaran. Tugas Karya Tulis Ilmiah pada Program 

S3 Mata Kuliah Teori dan Model dalam TEP yang Dibina Oleh: 

Prof. Dr. Punadji Setyosari, M.Pd, M.Ed, Program Pascasarjana 

Program Studi Teknologi Pembelajaran Universitas Negeri 

Malang. 

Ansari, Muhammad Abdul Haq. (1990). Sufism and Shari’ah, A study 

of syakh Ahmad Sirhindi’s Effort to reform Sufism, Malaysia: The 

Islamic Foundation. 

Asy’ari, Hasyim. (1971). Qonun Asasi Nahdlatul Ulama, Kudus: 

Menara Kudus. 

Bahruddin dan Esa Nur Wahyuni. (2012). Teori Belajar dan 

Pembelajaran. Jogjakarta: Ar-Ruzz Media. 

Bogdan dan Biklen. (2003). Qualitative Research For Education: An 

Introduction Theory and Methods. London: Allyn & Bacon, 

Incorporated. 

Budiningsih, C. Asri. (2008). Belajar dan Pembelajaran. Jakarta: PT 

Rineka Cipta. 

Chotib, Moch. (2015). Wisata Religi di Kabupaten Jember. Jurnal 

Fenomena Pusat Penelitian dan Penerbitan Lembaga Penelitian 

dan Pengabdian Kepada Masyarakan (LP2M) IAIN Jember, Vol. 

14, Nomor 2 Oktober 2015. 



36 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

Creswell, John W. (2012). Qualitative Inquiry and Research Design: 

Choosing Among Five Tradition. London: SAGE Publications. 

Dahar, Ratna Wilis. (2011). Teori-Teori Belajar & Pembelajaran. 

Jakarta: Erlangga. 

Dhofier,Zamakhsyari. (1994). Tradisi Pesantren: Studi tentang 

Pandangan Hidup Kyai, Jakarta: LP3ES. 

Dirdjosanjoto, Pradjarta. (1999). Memelihara Umat Kyai Pesantren-

Kyai Langgar di Jawa, Yogyakarta: LKiS. 

Gulö, W. (2002). Strategi Belajar Mengajar. Jakarta: Grasindo, 2002. 

Hawa, Sa’id. (2006). Pendidikan Spiritual, terj. Abdul Munib, 

Yogyakarta: Mitra Pustaka. 

https://serambimata.com.2015/10/03. 

Huda, Mustoliul. )2016). Implementasi Dzikir Manakib Syeikh Abdul 

Qodir Al Jailani dalam Meningkatkan Kecerdasan Santri di 

Pondok Pesantren Al-QodiriJember. Hasil Penelitian STAI Al-

Qodiri Jember. 

Iskandarwasid dan Hadang Sunendar. (2011).Strategi Pembelajaran 

Bahasa. Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 

Kartanegara, Mulyadhi. (2006). Menyelami Lubuk Tasawuf. Jakarta: 

Penerbit Erlangga. 

Madjid, Nurcholish. (Tt.). Bilik-Bilik Pesantren, Jakarta: Paramadina 

Bekerjasama dengan Dian Rakyat. 

Mahjuddin. (2001). Pendidikan Hati: Kajian Tasawu Amali. Jakarta: 

Kalam Mulia. 

Menteri Pendidikan dan Kebudayaan RI. (2013).Peraturan Menteri 

Pendidikan dan Kebudayaan RI No. 65 Tahun 2013 tentang 

Standar Proses Pendidikan Dasar dan Menengah. 

Miles&Huberman. (1992). Analisa Data Kualitatif. Penerjemah: 

Rohidi, R. T. Jakarta: UI-Press. 

Moeloeng, Lexy. (2013).Metode Penelitian Kualitatif. Rosdakarya: 

Bandung. 

Muhyidin, Muhammad. (2007). Kasidah-kasidah Cinta: Novel Spiritual 

Keajaiban Cinta. Yogyakarta: Diva Prees. 



37 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

Muzadi, Abdul Muchit. (2006). NU dalam Perspektif Sejarah dan 

Ajaran: Refleksi 65 Tahun Ikut NU. Surabaya: Khalista. 

Nasution. (2002).Berbagai Pendekatan dalam Prodes Belajar 

Mengajar, Jakarta: Bina Aksara. 

Rahardjo, M. Dawam. (1985). Perkembangan Masyarakat dalam 

PerspektifPesantren, dalam buku, Pergulatan Dunia Pesantren, 

Ed. M. Dawam Rahardjo.Jakarta: LP3ES. 

Riyanta, Stanislaus. (2016). Hubungan Ketidaksehatan Jiwa dengna 

Teorisme. Dalam Jurnalintelijent.net diakses pada tanggal 5 Mei 

2016. 

Rofik, Ainur. (2012). Pembaruan Pesantren: Respons terhadap 

Tuntutan Transformasi Global, Jember: STAIN Jember Press. 

Sari, Junita Nurmala dan Nunung Febriany. (Tt.). 

PengaruhDzikirTerhadapPenurunan 

TingkatKecemasanPasienPreOperatif KankerServiks, Fakultas 

Keperawatan Universitas Sumatera Utara.  

Schimmel, Annemarie. (1975).Mystical Dimensions Of Islam, USA: 

The University of North Carolina Press. 

Shiddiq, Ahmad. (1980). Khittah Nahdliyah, Surabaya: Balai Buku. 

Sholihin, M. dan M. Anwar Rosyid. (2004). Akhlak Tasawuf Manusia, 

Etika, dan Makna Hidup, Bandung: Nuansa. 

Soebahar, Abdul Halim. (2014).Panca JIwa Pendidikan Pesantren, 

Artikel Perspektif, Radar Jember Jawa Pos, Kamis, 30 Januari 

2014. 

Susanto, Edi. (2006). PendidikanAgamaBerbasis Multikultural 

(UpayaStrategis Menghindari Radikalisme).KARSA, IX April 

2006. 

Syatibi,Ibi. (2009). Pengantar Penyunting: Pesantren dalam Survey 

Bibliografi: Membaca Dialog Pesantren dan Modernisasi 

Pendidikan Islam, dalam Buku, Kitab Kuning&Tradisi Akademik 

Pesantren, Bekasi: Pustaka Isfahan. 

Tim Penyusun. (2008). Ensiklopedi Tasawuf jilid II. Jakarta: UIN 

Syarif Hidayatullah. 



38 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 9 No. 01  Januari – Juli  2023 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

Tim Redaksi. Dzikir Pencerah Hati Umat. Majalah Al-Qodiri, No. 006, 

November 2007. 

Wahid, Abdurrahman. (1999). Prolog: Pondok Pesantren Masa Depan, 

Di dalam Buku yang berjudul, Pesantren Masa Depan: Wacana 

Pemberdayaan dan Transformasi Pesantren, Ed. Marzuki Wahid, 

dkk., Bandung: Pustaka Hidayah.  

Yin, Robert K. (2008). Case Study Research: Design and Methods, 

Penerjemah M. Djauzi Mudzakir, Studi Kasus: Desain dan 

Metode. Jakarta: RajaGrafindo. 

Zainuddin, M. (2012). Karomah Syeikh Abdul Qodir Al-Jailani. 

Yogyakarta: LKiS. 

 

 


