11

PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS
MULTIKULTURALISME UNTUK HARMONISASI
SOSIAL
(Penerapan Pendekatan Kebudayaan dalam Studi Islam)

Mujiyatun!
Email: Mujiyatun@an-nur.ac.id

Abstract

As a nation with a plural society, social harmony is a shared
ideal, but the social dynamics that do not prioritize tolerance
between communities can cause friction caused by these
differences.  Therefore the formulation and concept of
multiculturalism are needed that can be used to prevent conflicts
that can cause disintegration. This concept can be instilled
through Islamic education which is synergized with educational
institutions. The internalization process is carried out in
association between citizens in educational institutions, especially
between teachers and students, with an emphasis on
understanding religious diversity, diversity in social status,
building gender sensitivity, and understanding language and
ethnic diversity

Keyword: Multiculturalism, Islam, education, social harmony

A. Pendahuluan

Selama puluhan tahun Indonesia dikenal atau diklaim
sebagai bangsa yang sopan, ramah dan toleran. Dengan
beragam agama, etnis, bahasa dan kebudayaan lokal yang
demikian kaya, masyarakat Indonesia pada masa-masa pra
dan awal kemerdekaan bisa hidup rukun satu sama lain.
Tidak terdengar kasus-kasus konflik antar agama maupun
etnis yang dipicu semata-mata karena perbedaan latar dan
afiliasi kultural dan religius mereka. Setiap kelompok saling
bahu-membahu untuk menyongsong kemerdekaan dan
tumbuhnya solidaritas kebangsaan.

Di tengah bangsa dan masyarakat yang multikultural-
multireligius, persoalan sosialkeagamaan memang bukan

1 Dosen IAI An Nur Lampung

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan IImu Keislaman
Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021



12

persoalan yang sederhana. Kompleksitas hubungan sosial
antarumat beragama ini dirasakan oleh seluruh elemen dalam
masyarakat, mulai dari politisi, guru, tokoh agama dan orang
tua di rumah. Menafikan keberadaan tradisi-tradisi agama di
muka bumi merupakan pekerjaan yang sia-sia. Masing-
masing mempunyai hak yang sama, masing-masing
mempunyai cara untuk mempertahankan tradisi dan
identitasnya sendirisendiri dengan berbagai cara yang bisa
dilakukan.

Menurut Amin Abdullah, cara yang paling tepat untuk
mempertahankan tradisi dan identitas keagamaan di atas
adalah melalui jalur pendidikan. Hal ini disebabkan karena
pendidikan adalah alat yang paling efektif untuk meneruskan,
melanggengkan, mengawetkan, dan mengonservasi tradisi
dari satu generasi ke generasi selanjutnya, dari abad yang satu
ke abad yang lain.2

Kondisi masyarakat yang plural baik dari segi budaya, ras,
agama, dan status sosial ekonomi cenderung untuk
menimbulkan potensi benturan bernuansa SARA termasuk
nilai-nilai yang berlaku di dalam masyarakat. Oleh karena itu
dipandang perlu adanya suatu pendidikan multikultural
dalam sistem pendidikan nasional Indonesia agar peserta
didik dapat memiliki kepekaan dalam menghadapi gejala-
gejala atau permasalahan-permasalahan sosial yang terjadi
akibat perbedaan dan tata nilai yang terjadi pada lingkungan
masyarakat. Apabila hal ini tidak segera diatasi, maka konflik
sosial yang sering terjadi di Indonesia dan tidak jarang
dilakukan dalam bentuk kekerasan fisik dapat berpotensi
mengancam persatuan, kesatuan, serta keutuhan bangsa.
Walaupun konflik itu akan selalu terjadi, karena merupakan
realitas permanen dalam perubahan suatu kehidupan, akan
tetapi konflik tersebut tidak boleh dibiarkan berkembang yang
berpotensi merusak tatanan kehidupan bermasyarakat,
berbangsa, dan bernegara. Dengan demikian perlu digulirkan
paradigma baru baik melalui sistem politik yang mampu

2M. Amin Abdullah, Pendidikan Agama Era Multikultural-Multireligius,
(Jakarta: PSAP, 2005), 2.

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan IImu Keislaman
Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021



13

mengendalikan konflik maupun melalui jalur pendidikan
yang mampu mengayomi dan menyadarkan seluruh lapisan
masyarakat dengan tidak membedakan latar belakang mereka.

B. Pembahasan

1. Pengertian Pendidikan Islam

Berbicara tentang pengertian pendidikan Islam, para ahli
Pendidikan Islam berbeda pendapat tentang asal kata
Pendidikan Islam. Dalam hal ini, ada tiga term yang berkaitan
langsung dengan Pendidikan Islam, yakni tarbiyah, ta’dib,
dan ta’lim. Secara singkat, istilah tarbiyah berasal dari akar
kata rabb, yang dapat diartikan dengan tumbuh, berkembang,
memelihara, merawat, mengatur dan menjaga kelestarian atas
eksistensinya. 3 Sedangkan istilah ta’lim berasal dari akar kata
allama yang bearti mengajarkan. Istilah ta’dib sendiri berasal
dari akar kata addaba yang berarti mendidik. Dari ketiga term
tersebut, dapat kita pahami bahwa hakekat Pendidikan Islam
adalah menjadikan manusia menjadi lebih baik. Baik itu
melalui proses mengembangkan, merawat, mengatur,
mendidik, mengajar dan sebagainya. Hal ini sangat wajar,
mengingat Islam diturunkan kedunia ini untuk di jadikan
pedoman hidup manusia, supaya manusia selamat di dunia
dan akherat. Sehingga untuk mampu merealisasikan tujuan
tersebut, diperlukan seperangkat proses sistemik yang
kemudian disebut pendidikan.

Secara terminologi, Pendidikan Islam mempunyai bayak
definisi, sesuai dengan sudut pandang dan subyektifitas yang
mendefinisikannya. Berikut ini beberapa definisi Pendidikan
Islam menurut para ahli:

a. Al Ghazali.

Pendidikan Islam menurut Al Ghozali merupakan ibadah
dan upaya meningkatkan kualitas diri. Selain itu, harus
mampu mendekatkan diri kepada Allah SWT dan
mendapatkan kebahagiaan dunia dan akherat. 4

b. Ahmad Tafsir

3 Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Ciputat Pers, 2002),
26.
4bid, 187.

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan IImu Keislaman
Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021



14

Tafsir mendefinisikan Pendidikan Islam sebagai bimbingan
yang diberikan oleh seseorang agar ia berkembang secara
maksimal sesuai dengan ajaran Islam. 5

c. Samsul Nizar

Menurut Nizar Pendidikan Islam adalah suatu sistem yang
memungkinkan seseorang (peserta didik) dapat mengarahkan
kehidupannya sesuai dengan ideologi Islam. ¢

d. Achmadi

Menurutnya Pendidikan Islam adalah segala usaha untuk
memelihara dan mengembangkan fitrah manusia serta
sumber daya manusia yang ada padanya menuju
terbentuknya manusia seutuhnya (insan kamil) sesuai dengan
norma Islam. 7

2. Tujuan Pendidikan Islam

Tujuan adalah suasana ideal yang ingin diwujudkan.
Dalam Pendidikan Islam, suasana ideal itu tampak pada
tujuan akhir. Tujan akhir, biasanya dirumuskan secara padat
dan singkat, seperti kedewasaan, insan kamil, manusia
seutuhnya atau kebahagiaan dunia dan akhirat. 7 Pencapaian
suasana ideal tersebut tidak hanya merujuk pada tujuan akhir
saja, karena tujuan tersebut terlalu ideal dan belum
memberikan suatu gambaran makna yang jelas, sangat
normatif dan tidak operatif. Sehingga diperlukan penjabaran
yang lebih rinci ke dalam bagian-bagian tertentu. Penjabaran
tersebut sering disebut dengan tujuan khusus.

Menurut Hery Nor Aly dan Mundir Suparta, tujuan
Pendidikan Islam dibedakan menjadi dua, yakni tujuan umum
dan tujuan khusus. Tujuan umum, Pendidian Islam adalah
mendidik individu mukmin agar tunduk, bertaqwa dan
beribadah dengan baik kepada Allah, sehingga memperoleh
kebahagian di dunia dan akherat. 8 Sedangkan tujuan khusus
dari pendidikan Islam adalah sebagai berikut. (a) Mendidik

5 Ahmad Tafsir, Imu Pendidikan dalam Perspektif Islam (Bandung;:
Remaja Rosdakarya, 1992), 32.

6 Ibid. , 32.

7 Ahmadi, Ideologi Pendidikan Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2005), 29.

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan IImu Keislaman
Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021



15

individu yang saleh dengan memperhatikan segenap dimensi
perkembangannnya: rohani, emosional, sosiual, inteklektual
dan fisik. (b) Mendidik anggota sosial yang saleh, baik dalam
keluarga maupun masyarakat muslim. (c) Mendidik manusia
yang saleh bagi masyarakat yang besar.

Ahmad Tafsir mengklasifikasikan tujuan pendidikan Islam
menjadi tiga kategori, yaitu: (a) Tujuan yang berkaitan dengan
individu, jasmani, dan rohani serta kemampuan-kemampuan
yang harus dimiliki untuk hidup di dunia dan akhirat. (b)
Tujuan yang berkaitan dengan masyarakat, mencakup tingkah
laku individu dalam masyarakat, perubahan kehidupam
masyarakat dan pengkayaan pengalaman masyarakat. (c)
Tujuan profesional yang berkaitan dengan pendidikan dan
pengajaran sebagai ilmu, sebagai seni, sebagai profesi dan
sebagai aktifitas di antara aktifitas-aktifitas masyarakat. 9

Sementara Samsul Nizar menekankan bahwa tujuan
Pendidikan Islam harus mencakup dua hal: Pertama dimensi
dialektika horisontal, yakni mampu mampu mengembangkan
realitas kehidupan, baik yang menyangkut dengan dirinya,
masyarakat maupun alam semesta beserta isinya. Kedua,
dimensi ketertundukan vertikal, yakni mengisyaratkan selain
sebagai alat untuk memelihara, memanfaatkan, dan
melestarikan sumber daya alami, juga hendaknya menjadi
jembatan untuk memahami fenomena dan misteri kehidupan
dalam upaya mencapai hubungan yang abadi dengan
kholignya. 10

Lebih lengkap, Zakiyah Darajat membagi tujuan
pendidikan Islam menjadi empat tujuan, yakni tujuan umum,
tujuan akhir, tujuan sementara dan tujuan operasional. Tujuan
umum adalah tujuan yang akan dicapai dengan semua
kegiatan pendidikan, baik dengan pengajaran maupun yang
lainnya, yang meliputi semua aspek kehidupan manusia, baik
sikap, tingkah laku, penampilan, kebiasaan maupun
pandangan. Dalam hal ini tujuan umum pendidikan Islam
harus dikaitkan dengan tujuan nasional negara di mana
Pendidikan Islam dilaksanakan, serta lembaga penyelenggara
Pendidikan Islam yang bersangkutan. Tujuan ini dapat
dicapai melalui proses pengajaran, pengalaman, pembiasaan,

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan IImu Keislaman
Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021



16

penghayatan dan keyakinan akan kebenarannya. 11 Tujuan
akhir adalah tujuan yang akan tercapai ketika masa hidup di
dunia ini telah berakhir. Artinya, tujuan ini dapat dilihat,
bagaimana keadaan peserta didik ketika meninggal dunia.
Dalam hal ini tujuan akhir Pendidikan Islam adalah insan
kamil yang mati dan menghadap Allah dalam keadaan taqwa
dan muslim. Tujuan sementara mengandung arti tujuan yang
akan dicapai setelah anak didik diberi sejumlah pengalaman
tertentu yang direncanakan dalam suatu kurikulum
pendidikan formal. Tujuan sementara Pendidikan Islam
adalah terbangunnya insan kamil yang bertaqwa dalam
semua tingkatan Pendidikan Islam.

3. Konsep Multikulturalisme

Pengertian multikulturalisme diberikan oleh para ahli
sangat beragam, multikulturalisme pada dasarnya adalah
pandangan dunia yang kemudian dapat diterjemahkan dalam
berbagai kebijakan kebudayaan yang menekankan tentang
penerimaan terhadap realitas keagamaan yang pluralis dan
multikultural yang ada dalam kehidupan masyarakat. 8
Multikulturalisme secara etimologis marak digunakan pada
tahun 1950 di Kanada. Menurut longer oxford directionary
istilah  “multiculturalisme” merupakan deviasi kata
multicultural kamus ini meyetir dari surat kabar di Kanada,
Montreal times yang menggambarkan masyarakat Montreal
sebagai masyarakat multicultural dan multilingual.
(Muhaemin el-Ma’hadi, Multikulturalisme dan Pendidikan
Multikulturalisme). °

kehidupan adalah sebuah keniscayaan. Dua istilah ini
kadang- kadang disejajarkan dengan istilah multikultur
(budaya yang beragam). Istilah multikultur atau multikultural
awalnya merujuk pada istilah multikulturalism,yang dalam
konteks negara Kanada (dimana istilah ini pertama kali
diperkenalkan) digunakan sebagai sinonim dari Kkata
pluralism. Istilah masyarakat multikultural pertama kali di
Kanada sekitar tahun 1950-an, Amerika Serikat (AS) sendiri

8 Azyumardi Azra, Identitas dan Krisis Budaya, Membangun
Multikulturalisme Indonesia, (Jakarta: FE UI, 2007), 85.
9 Ibid

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan IImu Keislaman
Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021



17

lebih menggunakan sebutan melting post society untuk
menyebutkan masyarakatnya yang majemuk, sedangkan India
menggunakan ungkapan composite society, sedangkan
Indonesia sendiri memperkenalkan slogan Bhinneka Tunggal
Ika, untukmenunjukkan keragaman suku, agama dan ras di
Indonesia. 10 H. A. R. Tilaar, mengatakan, dalam pengertian
tradisonal tentang multikulturalisme memiliki dua ciri utama;
pertama, kebutuhan terhadap pengakuan (the need of
recognition). Kedua, legitimasi keragaman budaya atau
pluralisme  budaya. Dalam gelombang  pertama
multikulturalisme yang,esensi terhadap perjuangan kelakuan
budaya yang berbeda (the other). 1 Merujuk pendapat para
pakar sebagaimana dipaparkan di atas, maka dapat dipahami
bahwa multikulturalisme adalah suatu pemahaman akan
penerimaan adanya kemajemukan dalam masyarakat
sehingga terhindar konflik horizontal di tengah masyarakat.

4. Pendidikan Islam berbasis Multukulturalisme

Multikulturalisme secara bahasa istilah ini berasal dari kata
kebudayaan. Secara etimologis multikulturalisme tersusun
dari kata multi yang berarti banyak, kultur yang berarti
budaya, dan isme yang memiliki arti aliran atau faham. Dalam
kata tersebut terdapat makna pengakuan akan martabat
manusia yang hidup dalam komunitasnya dengan kehidupan
masing-masing yang unik. 12

Dalam konteks perspektif kebudayaan tersebut, maka
multikulturalisme adalah ideologi yang dapat menjadi alat
atau wahana untuk meningkatkan derajat manusia dan
kemanusiannya. 13

10 smail SM, Abdul Mukti, Pendidikan Islam, Demokratisasi dan

Masyarakat Madani, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), 127

1 Tilaar, H. A. R, Multikulturalisme; Tantangan-tantangan Global Masa
Depan dalam Pendidikan Nasional, (Jakarta: Grassindo, 2002), 115-120.

12 Choirul Mahfud, Pendidikan Multikultural, (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2013), 75

13 Parsudi Suparlan, “Menuju Masyarakat Indonesia yang
Multikultural,” Makalah. Disampaikan pada Simposium Internasional Bali
ke-3, Jurnal Antropologi Indonesia, Denpasar Bali, 16-21 Juli 2002, him. 1

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan IImu Keislaman
Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021



18

Multikulturalisme = mengakui  dan  mengagungkan
perbedaan dalam kesederajatan baik secara individual
maupun secara kebudayaan. Istilah “multibudaya”
(multiculture) jika ditelaah asal-usulnya mulai dikenal sejak
tahun 1960-an, setelah adanya gerakan hak-hak sipil sebagai
koreksi terhadap kebijakan asimilasi kelompok minoritas
terhadap melting pot yang sudah berjalan lama tentang kultur
dominan Amerika khususnya di New York dan California. 14
Will Kymlicka berpendapat, multibudaya merupakan suatu
pengakuan, penghargaan dan keadilan terhadap etnik
minoritas baik yang menyangkut hak-hak universal yang
melekat pada hak-hak individu maupun komunitasnya yang
bersifat kolektif dalam mengekspresikan kebudayaannya. 15

Pada umumnya, pendidikan agama yang diberikan di
sekolah-sekolah tidak menghidupkan pendidikan
multikultural yang baik, bahkan cenderung berlawanan.
Akibatnya, konflik sosial sering kali diperkeras oleh adanya
legitimasi keagamaan yang diajarkan dalam pendidikan
agama di sekolah-sekolah daerah yang rawan konflik. Ini
membuat konflik mempunyai akar dalam keyakinan
keagamaan yang fundamental sehingga konflik sosial dan
kekerasan semakin sulit diatasi, karena dipahami sebagai
bagian dari panggilan agamanya. 16

Sebenarnya akar timbulnya berbagai konflik sosial yang
mem-buahkan anarki yang berkepanjangan, seringkali
memang tidak ada hubungannya dengan agama, tetapi dalam
kenyataannya agama selalu menjadi bagian yang tak
terpisahkan dari berbagai konflik sosial tersebut.

Potensi konflik dan disintegrasi tersebut disebabkan karena
agama dalam manifestasinya bersifat ambivalen terhadap
persatuan dan kesatuan. Artinya, meskipun agama memiliki

14 James Banks, Teaching Strategies For Ethnic Studies, (Newton: Allyn
and Bacon, 1984), 164

15 Will Kymlicka, “Mitsunderstanding Nationalism” dalam
Theorizing Nationalism, ed. R. Beiner, (Albany: State University of New
York, 1999), him 24

16 Musa Asy’arie, Pendidikan Multikultural dan Konflik Bangsa,
http://www?2. kompas. com/kompascetak/0409/03/0pini/12465. htm.
2004.

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan IImu Keislaman
Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021



19

kekuatan pemersatu, agama juga mempunyai kekuatan
pemecah belah. Ada beberapa alasan menurut Din
Syamsuddin mengapa agama memiliki ambivalensi seperti
itu, salah satunya adalah agama memiliki kecenderungan
absolutistik  yaitu kecenderungan untuk memutlakkan
keyakinan keagamaannya sebagai kebenaran tunggal.
Akibatnya muncul rejeksionis yaitu penolakan terhadap
kebenaran agama lain'? yang dianggap berbeda dari dan
berlawanan dengan yang lain. Akar konflik keagamaan seperti
ini kata Arthur D'Adamo karena para pemeluk agama
mengambil sikap untuk memandang agama dari sudut
pandang agamanya sendiri. 18 Sehingga yang lebih mencuat ke
permukaan bukannya esensi kebenaran yang hendak
ditawarkan oleh agama, melainkan semangat untuk
menegasikan yang lain.

Disebabkan oleh truth claim itulah, maka setiap agama
menyatakan ajarannya merupakan totalitas sistem makna
yang berlaku bagi seluruh kehidupan, baik individual
maupun sosial sehingga secara kodrati cenderung
menegaskan klaim kebenaran teologis yang dimilikinya.
Namun ketika agama-agama itu hadir secara historis, ia
berhadapan dengan pluralisme keagamaan sebagai realitas
sosial yang hidup di tengah masyarakat, maka akan
berimplikasi pada prilaku sosial. Dalam konteks inilah
pandangan inklusif sangat diperlukan untuk menerima
kenyataan hidup pluralisme?® sebagai syarat mutlak bagi para
penganut agama apapun.

Kenyataan menunjukkan bahwa pendidikan agama masih
diajarkan dengan cara menafikan hak hidup agama yang
lainnya, seakan-akan hanya agamanya sendirilah yang benar

17 M. Din Syamsuddin, "Mengelola Pluralitas Agama" dalam Jawa
Pos, (12 Mei 1996), 4-5. 47B

18 Budhy Munawar Rachman, “pengantar” dalam Komaruddin
Hidayat dan Muhammad wahyuni Nafis, Agama Masa Depan Perspektif
Filsafat Perennial, (Jakarta: Yayasan Paramadina, 1995), xxiv-xxvii

19 Nurcholish Madjid, "Hak Asasi Manusia, Pluralisme Agama, dan
Integrasi Nasional (konsepsi dan aktualisasi)" dalam HAM dan Pluralisme
Agama, (Surabaya: PKSK, 1997), 71.

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan IImu Keislaman
Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021



20

dan mempunyai hak hidup, sementara agama yang lain salah,
tersesat dan terancam hak hidupnya, baik di kalangan
mayoritas maupun yang minoritas. Semangat pendidikan
keagamaan yang sempit ini, sudah barang tentu berlawanan
secara  fundamental dengan semangat pendidikan
multikultural, dan akan memperlemah persatuan bangsa.
Karena itu, pendidikan agama Islam harus direvitalisasi dan
direaktualisasi secara kreatif dan berwawasan multikultural
sehingga tidak kehilangan jiwa dan semangatnya. Karena
pada dasarnya masyarakat multikultural tidak hanya ciri khas
masyarakat Indonesia.

Dalam pengalaman paling dini historisitas keberagamaan
Islam era kenabian Muhammad, masyarakat yang pluralistik
secara religius telah terbentuk bahkan telah menjadi
kesadaran umum pada saat itu. Kondisi demikian merupakan
suatu kewajaran lantaran secara kronologis agama Islam
memang muncul setelah beberapa agama yang telah ada
sebelumnya. Bukti empiris sejarah peradaban Islam di masa
lalu, menunjukkan Islam tampil secara inklusif dan sangat
menghargai non-muslim. 2 Sikap inklusif ini ada karena al-
Qur'an mengajarkan paham religius plurality. Bagi orang
Islam, dianut suatu keyakinan bahwa sampai hari ini pun di
dunia ini akan terdapat keragaman agama. Meskipun ada
klaim bahwa kebenaran agama ada pada Islam,? namun
dalam al-Qur'an juga disebutkan adanya hak orang lain untuk
beragama. Dan agama tidak bisa dipaksakan kepada orang
lain. 22 Sikap inilah yang menjadi prinsip pada masa kejayaan
Islam sekaligus mendasari kebijakan politik kebebasan
beragama.

Inklusivisme Islam tersebut juga memberikan formulasi
bahwa Islam adalah agama terbuka. Islam menolak
eksklusivisme, absolutisme dan memberikan apresiasi yang
tinggi terhadap pluralisme. Hal inilah yang perlu ditanamkan
pada peserta didik dalam pendidikan agama Islam agar bisa

20 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Yayasan
Paramadina, 1992), hlm. 102

21 QS. Ali Imran : 13.

2 Q)S. al-Baqgarah : 256.

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan IImu Keislaman
Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021



21

melahirkan sikap inklusif sekaligus toleransi positif di
kalangan umat beragama, sejalan dengan semangat al-Qur'an
agar fenomena lahiriah tidak menghalangi usaha untuk
menuju titik temu (kalimat sawd') antara semuanya. 2
Kalaupun rumusan linguistik dan verbal keyakinan
keagamaan itu berbeda-beda dapat dipastikan bahwa
eksternalisasi keimanan itu dalam dimensi kemanusiaan tentu
sama.

Ajaran tauhid dalam Islam mengandung pengertian
adanya suatu orde yang satu sekaligus menyeluruh. Dengan
kata lain, terdapat hukum abadi yang universal. Menurut
Marcel A. Boisard,?* hukum yang abadi dan berlaku secara
universal adalah berawal dari suatu keyakinan bahwa
manusia adalah satu dan tercipta karena kehendak yang satu,
yaitu Tuhan pencipta alam. Kesadaran demikian hanya bisa
tumbuh pada manusia yang menyadari prinsip-prinsip moral
yang dapat mempersatukan perasaan yang merupakan dasar
kebajikan universal.

Implikasi dari keyakinan bahwa seluruh manusia berasal
dari sumber yang satu yaitu Tuhan, berarti manusia
seluruhnya adalah makhluk Tuhan. Dengan demikian seluruh
manusia adalah bersaudara karena sama-sama makhluk
Tuhan. Adanya persamaan keyakinan samasama makhluk
Tuhan dan rasa persaudaraan tersebut menurut Harun
Nasution bisa menjadi landasan toleransi. 2  Adanya
keyakinan itu mengasumsikan bahwa ciptaan-Nya juga pada
hakikatnya adalah suatu kesatuan. Pandangan ini membawa
pada kesimpulan bahwa seluruh jagad raya (universe)
termasuk di dalamnya seluruh umat manusia apapun bangsa
dan bahasanya adalah merupakan makhluk Tuhan juga,
meskipun agama dan keyakinannya berbeda.

Seorang agamawan memang dituntut untuk mempunyai
sikap yang "lebih" realistik ketika berhadapan dengan realitas
empirik kehidupan masyarakat beragama yang pluralistik,

2 QS. Ali 'Tmran : 64.

2 Marcel A. Boisard, Humanisme dalam Islam, (Jakarta: Bulan Bintang,
1982), him. 184.

25 [bid.

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan IImu Keislaman
Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021



22

terutama dalam memposisikan agama. Seperti dikemukakan
oleh Hans Kung bahwa kedudukan agama harus dilihat dari
dua arah, yaitu dari luar dan dari dalam. 26 Pertama, dari

luar, diakui adanya bermacam-macam agama yang benar.
Inilah dimensi relatif suatu agama. Agama-agama ini
mempunyai satu tujuan yaitu keselamatan (dengan konsep
berbedabeda) dengan jalan berbeda-beda. Lewat perbedaan
ini, agama-agama bisa memperkaya satu sama lain. Kedua,
dari dalam, diakui adanya satu agama yang benar, inilah
dimensi mutlak suatu agama. Pendirian ini tidak harus
menolak kebenaran agama-agama lain, walaupun benar pada
tingkat-tingkat tertentu, sejauh tidak bertentangan dengan
pesan agama yang dianut.

Melalui pemahaman mendalam terhadap nilai-nilai etik
yang fundamental yang dimiliki oleh peserta didik dapat
menjadi benang merah yang dapat menghubungkan pengikut
agama satu dengan lainnya sekaligus dapat menjadi entri
point untuk mencari titik temu atau dalam terminologi al-
Qur'an disebut kalimat sawa'.

Bertolak dari pandangan ini, dimungkinkan bahwa Islam
dapat menjadi pijakan bagi pendidikan multikultural tersebut.
Konflik sosial yang mewarnai pasang surutnya persatuan
Indonesia harus menjadi perhatian dan perlu diwaspadai oleh
kemampuan manajemen politik bangsa agar tidak
berkembang menjadi kekuatan yang memecah belah
persatuan Indonesia. Salah satu cara strategis adalah
pendidikan multikultural yang dilakukan secara aktual,
cerdas, dan jujur.

5. Implementasi pendidikan Islam multikulturalisme
untuk harmonisasi sosial

Kata "Harmonisasi” berasal dari bahasa Yunani, yaitu kata
“Harmonia” yang artinya terikat secara serasi dan sesuai.
Dalam arti filsafat, harmonisasi diartikan sebagai ”kerjasama
antara berbagai faktor yang sedemikaian rupa, hingga faktor-
faktor tersebut menghasilkan kesatuan yang luhur”. Istilah

2 ST. Sunardi, Dialog: Cara Baru Beragama Sumbangan Hans Kung Bagi
Dialog Antar Agama" dalam Seri DIAN I Dialog, Kritik dan Identitas Agama,
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar dan DIAN, 1994), 66-67.

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan IImu Keislaman
Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021



23

harmonisasi secara etimologis meunjuk pada proses yang
bermula dari suatu upaya, untuk menuju atau merealisasi
sistem harmoni. Istilah harmoni juga diartikan keselarasan,
kecocokan, keserasian, keseimbangan yang menyenangkan.
Berdasarkan Kamus Besar Bahasa Indonesia?’), kata harmonis
diartikan sebagai sesuatu yang bersangkut paut dengan
harmoni, atau seia sekata; sedangkan kata “harmonisasi”
diartikan pengharmonisan, atau upaya mencari keselarasan.
Menurut arti psikologis, harmonisasi diartikan sebagai
keseimbangan dan kesesuaian segi-segi dalam perasaan, alam
pikiran dan perbuatan individu, sehingga tidak terjadi hal-hal
ketegangan yang berlebihan?. Harmoni dalam konteks
hakikat merujuk pada adanya keserasian, kehangatan,
keterpaduan dan kerukunan yang mendalam dengan sepenuh
jiwa melibatkan asfek fisik dan psikis sekaligus. 22
Social harmony is an integrative value in a global, information
society, which unites in itself love, peace, justice, freedom,
equality, brotherhood, cooperation, nonviolence, tolerance,
humanism and other universal values, and prioritizes children.
Harmony is the top value of oriental culture (Confucianism,
Buddhism, etc. ) but it did not become a priority value for
industrial society. At the same time it is not alien to western
culture (Pythagoras, Plato, Aristotle, Renaissance, Leibniz, etc. ).
Therefore, harmony is a common value for western and eastern
cultures, and can eliminate the clash of civilizations. Social
harmony creates a harmonious and sustainable peace, beyond
wars, terror and poverty. Harmonious peace (social harmony)
begins with harmony of genders (mothers and fathers), and
generations (parents and children), and continues in the
population with harmony of sphere classes, through harmonious
partnership.

27 Indonesia, Tim Redaksi Kamus Besar Bahasa. "Kamus Besar Bahasa
Indonesia Pusat Bahasa Edisi Keempat. " Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama
dan Departemen Pendidikan Nasional (2012), 484.

2 Kusnu Goesniadhie, S. Harmonisasi hukum dalam perspektif
perundang-undangan: lex specialis suatu masalah. (JP Books, 2006), 59.

2 Roqib, Moh, and Abdul Wachid, Harmoni dalam budaya Jawa:
dimensi edukasi dan keadilan gender, (Jakarta: Pustaka pelajar, 2007), 2.

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan IImu Keislaman
Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021



24

Dari penjelasan Semaskho, bahwa harmonisasi merupakan
sususan cinta, damai, keadilan, humanisme dan nilai-nilai
lainnya. Artinya sebuah harmonisasi akan terwujud dengan
baik jika semua nilai saling melengkapi. Sehingga akan
menghasilkan sebuah konsep harmonisasi sosial yang
implemtasinya akan terlihat dalam kehidupan masyarakat.

Dalam konteks mewujudkan harmonisasi sosial melalui
pendidikan Islam multikulturalisme, mengacu pada konsep
multukulturalisme yang sudah dijelaskan sebelumnya, maka
strategi yang dapat dilakukan adalah:

a. Memahami Keragaman Agama

Berbagai macam benturan dan konflik antar agama yang
akhir-akhir ini muncul ke permukaan, disinyalir karena faktor
eksklusifisme beragama. Paradigma ekslusif memandang
bahwa hanya agamanya lah yang paling benar, sehingga
menganggap agama lain salah dan sesat. Biasanya, cara
pemahaman terhadap ajaran agama paradigma ini, lebih
bersifat tekstual dan normatif.

Kemudian yang tidak kalah penting adalah membangun
paradigma keberagamaan inklusif kepada peserta didik di
lembaga Pendidikan Islam atau sekolah. Sekolah sebagai
wahana pembelajaran mempunyai peran penting dalam
membangun keberagaman inklusif ini. Karena sekolah
diyakini sebagai proses pembentukan jati diri peserta didik
dan cara pandang dalam kehidupannnya. Dalam hal ini,
beberapa langkah-langkah untuk membangun lingkungan
sekolah yang pluralis dan toleran terhadap semua pemeluk
agama, yaitu: (1) Sekolah membuat dan menerapkan aturan-
aturan lokal, yakni aturan yang hanya khusus diterapkan di
sekolah tersebut. Poin utama yang harus dicantumkan dalam
aturan tesebut adalah pelarangan segala bentuk diskriminasi
agama di sekolah tersebut. Harapannya adalah, supaya semua
unsur yang ada di sekolah tersebut dapat menghargai orang
lain yang berbeda agama. (2) Berperan aktif menggalakkan
dialog antar agama. Hal ini dimungkinkan untuk membangun
rasa saling pengertian, sejak dini antara siswa-siswa yang
mempunyai keyakinan yang berbeda. Yang pada akhirnya
akan terjadi dialog dan komunikasi antar mereka yang
berbeda agama. (3) Menyediakan dan menerapkan buku-buku

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan IImu Keislaman
Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021



25

yang heterogen, yang mampu mengakomodir semua
kebutuhan siswa yang berbeda agama.

b. Memahami keragaman bahasa

Diskriminasi bahasa, seringkali terjadi dalam masyarakat.
Masyarakat menilai bahwa ada semacam “stratifikasi” bahasa
di masyarakat. Sebagai contoh ada yang menganggap bahwa
bahasa Jawa (khususnya Banyumasan) itu terkesan kasar dan
rendah. Dan yang hasus dipahami bahwa setiap masyarakat
pengguna bahasa akan selalu menilai bahwa bahasanyalah
yang paling baik dan tinggi.

¢. Membangun Sensivitas Gender

Bias gender sampai sekarang masih mewarnai kehidupan
di masyarakat. Dalam hal ini, perempuanlah yang menjadi
objek bias tersebut. Subordinasi terhadap perempuan,
diskriminasi, dan bahkan kekerasan menjadi fenomena
gunung es, yang tampak kecil di permukaan. Di sinilah
tantangan terhadap Pendidikan Islam untuk melakukan
upaya kesetaraan antara laki-laki dan perempuan.
Membangun sensitivitas gender adalah upaya real untuk
mewujudkan  kesetaraan gender tersebut. Lembaga
pendidikan Islam sebagai manifestasi dari proses pendidikan
Islam, dituntut untuk mampu melakukan transformasi nilai
menuju kesetaran gender.

Dalam hal ini, lembaga Pendidikan Islam harus
memperhatikan hal-hal sebagai berikut: (1) Mempunyai dan
menerapkan peraturan sekolah yang melarang adanya
diskriminasi gender. (2) Lembaga pendidikan Islam harus
berperan aktif untuk memberikan pelatihan gender, terhadap
semua unsur yang ada di sekolah tersebut, baik guru, murid,
pegawai staf administrasi. Hal ini dimaksudkan agar
penanaman nilainilai tentang persamaan hak, serta sikap anti
diskriminasi gender dapat berjalan dengan efektif (3)
Mengadakan kegiatan yang berkaitan dengan pengembangan
kesetaraan gender.

d. Memahami keragaman status sosial

Keragaman status sosial di masyarakat, biasanya diiringi
dengan perilaku yang tidak adil. Di satu sisi, masyarakat
menghormati dan memberikan tempat yang lebih kepada
seseorang yang mempunyai jabatan tinggi. Sebaliknya, orang

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan IImu Keislaman
Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021



26

yang miskin sering kali dipandang sebelah mata. Demikian
juga di lingkungan sekolah, guru sering kali berlaku tidak adil
kepada peserta didik, karena status sosial yang dimiliki orang
tua peserta didik tersebut. Pendidikan Islam yang visi
keadilan.

e. Memahami keragaman etnis

Keragaman etnis yang sangat majemuk di Indonesia,
adalah tantangan kerukunan masyarakat. Terbukti, akhirakhir
ini konflik dan kerusuhan yang bertemakan etnis muncul
kembali. Sehingga perlu dibangun pemahaman bersama
tentang keragaman etnis. Pendidikan Islam juga tidak bisa
menutup mata atas hal ini. Pendidikan Islam harus
memberikan  kontribusi  terhadap  pemahaman dan
penyadaran kepada masyarakat akan keberagaman etnis.

Beberapa hal yang patut menjadi perhatian lembaga
pendidikan Islam, kaitannya dengan pembangunan kesadaran
multietnis adalah: (1) Membuat dan memberlakukan
peraturan sekolah tentang pelarangan diskriminasi dan saling
merendahkan antar etnis. Sekolah tidak boleh membeda-
bedakan latar belakang etnis peserta didik. (2) Berperan aktif
dalam membangun pemahaman dan kesadaran peserta didik
akan keragaman etnis. Misalnya, dengan mengadakan kajian
dan dialog antar etnis, yang diharapkan akan mampu
menjalin hubungan yang harmonis antar siswa yang berbeda
etnis (3) Memberikan pelatihan, untuk memahami keragaman
etnis, dan bersikap adil, anti diskriminasi terhadap suatu etnis
tertebtu

Penutup

Pendidikan apapun bentuknya, tidak boleh kehilangan
dimensi multikulturalnya, termasuk di dalamnya pendidikan
keagamaan dan keilmuan, karena realitas dalam kehidupan
pada hakikatnya bersifat multidimensional. Demikian juga
halnya manusia sendiri pada hakikatnya adalah sebagai
makhluk yang sangat beragam dan mulitidimensional. Karena
itu untuk mengatasi problem disintegerasi yang disebabkan
oleh adanya karakteristik masyarakat yang sangat plural,
tidak bisa lain kecuali dengan menggunakan pendekatan yang
sesuai, yakni multikulturalisme. Pendekatan

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan IImu Keislaman
Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021



27

multikulturalisme dalam semangat keagamaan yang
ditransfer melalui media pendidikan, pada akhirnya akan
membentuk tatanan sosial yang harmoni.

Daftar pustaka

Ahmadi. Ideologi Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2005.

Azra, Azyumardi. Identitas dan Krisis Budaya, Membangun
Multikulturalisme Indonesia. Jakarta: Pustaka Indonesia,
2007.

Banks, James. Teaching Strategies For Ethnic Studies. Newton:
Allyn and Bacon, 1998.

Boisard, Marcel A. Humanisme dalam Islam. Jakarta: Bulan
Bintang, 1982.

Ismail, S. M. , and Abdul Mukti. pendidikan Islam, Demokratisasi
dan Masyarakat madani. Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2000.

Kymlicka, Will. Mitsunderstanding  Nationalism”  dalam
Theorizing Nationalism, diedit oleh R. Beiner, Albany:
State University of New York, 1999.

Madjid, Nurcholish. Hak Asasi Manusia, Pluralisme Agama, dan
Integrasi Nasional (konsepsi dan aktualisasi)" dalam HAM
dan Pluralisme Agama. Surabaya: PKSK, 1997.

Mahfud, Chaerol. Pendidikan Multikultural, Konsep dan
Aplikasi. Jogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2008.

Nizar, Samsul. Filsafat Pendidikan Islam: Pendekatan Historis,
Teoritis dan Praktis. Ciputat Pers, 2002.

Parsudi Suparlan, “Menuju Masyarakat Indonesia yang
Multikultural,” Makalah. Disampaikan pada Simposium
Internasional Bali ke-3, Jurnal Antropologi Indonesia,
Denpasar Bali, 16-21 Juli 2002

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan IImu Keislaman
Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021



28

Rachman, Budhy Munawar. “pengantar” dalam Komaruddin
Hidayat dan Muhammad wahyuni Nafis, Agama Masa
Depan  Perspektif Filsafat Perennial. Jakarta: Yayasan
Paramadina, 1995.

Tafsir, Ahmad. llmu pendidikan dalam perspektif Islam. Remaja
Rosdakarya, 1992.

Tilaar, Henry Alexis Rudolf, and Suratina Dhian Hapsari.
Multikulturalisme: Tantangan-tantangan global masa depan
dalam transformasi pendidikan nasional. Jakarta: Gramedia
Widiasarana Indonesia (Grasindo), 2004.

Indonesia. go. id, “Suku Bangsa”, https://www. indonesia.
go. id/profil/suku-bangsa (diakses pada 6 november
2019)

Musa Asy’arie, Pendidikan Multikultural dan Konflik Bangsa,
http:/ /www2. kompas.
com/kompascetak/0409/03/opini/12465. htm. 2004.

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan IImu Keislaman
Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021


http://www2.kompas.com/kompascetak/0409/03/opini/12465.htm.%202004
http://www2.kompas.com/kompascetak/0409/03/opini/12465.htm.%202004

