
11 
 

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan Ilmu Keislaman 

Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021 

PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS 
MULTIKULTURALISME UNTUK HARMONISASI 

SOSIAL 
(Penerapan Pendekatan Kebudayaan dalam Studi Islam) 

 
Mujiyatun1 

Email: Mujiyatun@an-nur.ac.id 
 

Abstract 
As a nation with a plural society, social harmony is a shared 
ideal, but the social dynamics that do not prioritize tolerance 
between communities can cause friction caused by these 
differences. Therefore the formulation and concept of 
multiculturalism are needed that can be used to prevent conflicts 
that can cause disintegration. This concept can be instilled 
through Islamic education which is synergized with educational 
institutions. The internalization process is carried out in 
association between citizens in educational institutions, especially 
between teachers and students, with an emphasis on 
understanding religious diversity, diversity in social status, 
building gender sensitivity, and understanding language and 
ethnic diversity 

Keyword: Multiculturalism, Islam, education, social harmony 
 
A. Pendahuluan 
Selama puluhan tahun Indonesia dikenal atau diklaim 

sebagai bangsa yang sopan, ramah dan toleran. Dengan 
beragam agama, etnis, bahasa dan kebudayaan lokal yang 
demikian kaya, masyarakat Indonesia pada masa-masa pra 
dan awal kemerdekaan bisa hidup rukun satu sama lain. 
Tidak terdengar kasus-kasus konflik antar agama maupun 
etnis yang dipicu semata-mata karena perbedaan latar dan 
afiliasi kultural dan religius mereka. Setiap kelompok saling 
bahu-membahu untuk menyongsong kemerdekaan dan 
tumbuhnya solidaritas kebangsaan.   

Di tengah bangsa dan masyarakat yang multikultural-
multireligius, persoalan sosialkeagamaan memang bukan 

 
1 Dosen IAI An Nur Lampung 



12 
 

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan Ilmu Keislaman 

Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021 

persoalan yang sederhana. Kompleksitas hubungan sosial 
antarumat beragama ini dirasakan oleh seluruh elemen dalam 
masyarakat, mulai dari politisi, guru, tokoh agama dan orang 
tua di rumah. Menafikan keberadaan tradisi-tradisi agama di 
muka bumi merupakan pekerjaan yang sia-sia. Masing-
masing mempunyai hak yang sama, masing-masing 
mempunyai cara untuk mempertahankan tradisi dan 
identitasnya sendirisendiri dengan berbagai cara yang bisa 
dilakukan.  

Menurut Amin Abdullah, cara yang paling tepat untuk 
mempertahankan tradisi dan identitas keagamaan di atas 
adalah melalui jalur pendidikan. Hal ini disebabkan karena 
pendidikan adalah alat yang paling efektif untuk meneruskan, 
melanggengkan, mengawetkan, dan mengonservasi tradisi 
dari satu generasi ke generasi selanjutnya, dari abad yang satu 
ke abad yang lain.2  

Kondisi masyarakat yang plural baik dari segi budaya, ras, 
agama, dan status sosial ekonomi cenderung untuk 
menimbulkan potensi benturan bernuansa SARA termasuk 
nilai-nilai yang berlaku di dalam masyarakat. Oleh karena itu 
dipandang perlu adanya suatu pendidikan multikultural 
dalam sistem pendidikan nasional Indonesia agar peserta 
didik dapat memiliki kepekaan dalam menghadapi gejala-
gejala atau permasalahan-permasalahan sosial yang terjadi 
akibat perbedaan dan tata nilai yang terjadi pada lingkungan 
masyarakat. Apabila hal ini tidak segera diatasi, maka konflik 
sosial yang sering terjadi di Indonesia dan tidak jarang 
dilakukan dalam bentuk kekerasan fisik dapat berpotensi 
mengancam persatuan, kesatuan, serta keutuhan bangsa. 
Walaupun konflik itu akan selalu terjadi, karena merupakan 
realitas permanen dalam perubahan suatu kehidupan, akan 
tetapi konflik tersebut tidak boleh dibiarkan berkembang yang 
berpotensi merusak tatanan kehidupan bermasyarakat, 
berbangsa, dan bernegara. Dengan demikian perlu digulirkan 
paradigma baru baik melalui sistem politik yang mampu 

 
2 M. Amin Abdullah, Pendidikan Agama Era Multikultural-Multireligius, 

(Jakarta: PSAP, 2005), 2. 



13 
 

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan Ilmu Keislaman 

Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021 

mengendalikan konflik maupun melalui jalur pendidikan 
yang mampu mengayomi dan menyadarkan seluruh lapisan 
masyarakat dengan tidak membedakan latar belakang mereka.  

B. Pembahasan 
1. Pengertian Pendidikan Islam 
Berbicara tentang pengertian pendidikan Islam, para ahli 

Pendidikan Islam berbeda pendapat tentang asal kata 
Pendidikan Islam. Dalam hal ini, ada tiga term yang berkaitan 
langsung dengan Pendidikan Islam, yakni tarbiyah, ta’dib, 
dan ta’lim. Secara singkat, istilah tarbiyah berasal dari akar 
kata rabb, yang dapat diartikan dengan tumbuh, berkembang, 
memelihara, merawat, mengatur dan menjaga kelestarian atas 
eksistensinya. 3 Sedangkan istilah ta’lim berasal dari akar kata 
allama yang bearti mengajarkan. Istilah ta’dib sendiri berasal 
dari akar kata addaba yang berarti mendidik. Dari ketiga term 
tersebut, dapat kita pahami bahwa hakekat Pendidikan Islam 
adalah menjadikan manusia menjadi lebih baik. Baik itu 
melalui proses mengembangkan, merawat, mengatur, 
mendidik, mengajar dan sebagainya. Hal ini sangat wajar, 
mengingat Islam diturunkan kedunia ini untuk di jadikan 
pedoman hidup manusia, supaya manusia selamat di dunia 
dan akherat. Sehingga untuk mampu merealisasikan tujuan 
tersebut, diperlukan seperangkat proses sistemik yang 
kemudian disebut pendidikan.  

Secara terminologi, Pendidikan Islam mempunyai bayak 
definisi, sesuai dengan sudut pandang dan subyektifitas yang 
mendefinisikannya. Berikut ini beberapa definisi Pendidikan 
Islam menurut para ahli:  

a. Al Ghazali.  
Pendidikan Islam menurut Al Ghozali merupakan ibadah 

dan upaya meningkatkan kualitas diri. Selain itu, harus 
mampu mendekatkan diri kepada Allah SWT dan 
mendapatkan kebahagiaan dunia dan akherat. 4 

b. Ahmad Tafsir  

 
3 Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Ciputat Pers, 2002), 

26.  
4 Ibid, 187.  



14 
 

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan Ilmu Keislaman 

Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021 

Tafsir mendefinisikan Pendidikan Islam sebagai bimbingan 
yang diberikan oleh seseorang agar ia berkembang secara 
maksimal sesuai dengan ajaran Islam. 5 

c. Samsul Nizar  
Menurut Nizar Pendidikan Islam adalah suatu sistem yang 

memungkinkan seseorang (peserta didik) dapat mengarahkan 
kehidupannya sesuai dengan ideologi Islam. 6 

d. Achmadi  
Menurutnya Pendidikan Islam adalah segala usaha untuk 

memelihara dan mengembangkan fitrah manusia serta 
sumber daya manusia yang ada padanya menuju 
terbentuknya manusia seutuhnya (insan kamil) sesuai dengan 
norma Islam. 7 

 
2. Tujuan Pendidikan Islam 
Tujuan adalah suasana ideal yang ingin diwujudkan. 

Dalam Pendidikan Islam, suasana ideal itu tampak pada 
tujuan akhir. Tujan akhir, biasanya dirumuskan secara padat 
dan singkat, seperti kedewasaan, insan kamil, manusia 
seutuhnya atau kebahagiaan dunia dan akhirat. 7 Pencapaian 
suasana ideal tersebut tidak hanya merujuk pada tujuan akhir 
saja, karena tujuan tersebut terlalu ideal dan belum 
memberikan suatu gambaran makna yang jelas, sangat 
normatif dan tidak operatif. Sehingga diperlukan penjabaran 
yang lebih rinci ke dalam bagian-bagian tertentu. Penjabaran 
tersebut sering disebut dengan tujuan khusus.  

Menurut Hery Nor Aly dan Mundir Suparta, tujuan 
Pendidikan Islam dibedakan menjadi dua, yakni tujuan umum 
dan tujuan khusus. Tujuan umum, Pendidian Islam adalah 
mendidik individu mukmin agar tunduk, bertaqwa dan 
beribadah dengan baik kepada Allah, sehingga memperoleh 
kebahagian di dunia dan akherat. 8 Sedangkan tujuan khusus 
dari pendidikan Islam adalah sebagai berikut. (a) Mendidik 

 
5 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam (Bandung: 

Remaja Rosdakarya, 1992), 32.  
6 Ibid. , 32.  
7 Ahmadi, Ideologi Pendidikan Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2005), 29.  



15 
 

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan Ilmu Keislaman 

Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021 

individu yang saleh dengan memperhatikan segenap dimensi 
perkembangannnya: rohani, emosional, sosiual, inteklektual 
dan fisik. (b) Mendidik anggota sosial yang saleh, baik dalam 
keluarga maupun masyarakat muslim. (c) Mendidik manusia 
yang saleh bagi masyarakat yang besar.  

Ahmad Tafsir mengklasifikasikan tujuan pendidikan Islam 
menjadi tiga kategori, yaitu: (a) Tujuan yang berkaitan dengan 
individu, jasmani, dan rohani serta kemampuan–kemampuan 
yang harus dimiliki untuk hidup di dunia dan akhirat. (b) 
Tujuan yang berkaitan dengan masyarakat, mencakup tingkah 
laku individu dalam masyarakat, perubahan kehidupam 
masyarakat dan pengkayaan pengalaman masyarakat. (c) 
Tujuan profesional yang berkaitan dengan pendidikan dan 
pengajaran sebagai ilmu, sebagai seni, sebagai profesi dan 
sebagai aktifitas di antara aktifitas-aktifitas masyarakat. 9  

Sementara Samsul Nizar menekankan bahwa tujuan 
Pendidikan Islam harus mencakup dua hal: Pertama dimensi 
dialektika horisontal, yakni mampu mampu mengembangkan 
realitas kehidupan, baik yang menyangkut dengan dirinya, 
masyarakat maupun alam semesta beserta isinya. Kedua, 
dimensi ketertundukan vertikal, yakni mengisyaratkan selain 
sebagai alat untuk memelihara, memanfaatkan, dan 
melestarikan sumber daya alami, juga hendaknya menjadi 
jembatan untuk memahami fenomena dan misteri kehidupan 
dalam upaya mencapai hubungan yang abadi dengan 
kholiqnya. 10 

Lebih lengkap, Zakiyah Darajat membagi tujuan 
pendidikan Islam menjadi empat tujuan, yakni tujuan umum, 
tujuan akhir, tujuan sementara dan tujuan operasional. Tujuan 
umum adalah tujuan yang akan dicapai dengan semua 
kegiatan pendidikan, baik dengan pengajaran maupun yang 
lainnya, yang meliputi semua aspek kehidupan manusia, baik 
sikap, tingkah laku, penampilan, kebiasaan maupun 
pandangan. Dalam hal ini tujuan umum pendidikan Islam 
harus dikaitkan dengan tujuan nasional negara di mana 
Pendidikan Islam dilaksanakan, serta lembaga penyelenggara 
Pendidikan Islam yang bersangkutan. Tujuan ini dapat 
dicapai melalui proses pengajaran, pengalaman, pembiasaan, 



16 
 

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan Ilmu Keislaman 

Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021 

penghayatan dan keyakinan akan kebenarannya. 11 Tujuan 
akhir adalah tujuan yang akan tercapai ketika masa hidup di 
dunia ini telah berakhir. Artinya, tujuan ini dapat dilihat, 
bagaimana keadaan peserta didik ketika meninggal dunia. 
Dalam hal ini tujuan akhir Pendidikan Islam adalah insan 
kamil yang mati dan menghadap Allah dalam keadaan taqwa 
dan muslim. Tujuan sementara mengandung arti tujuan yang 
akan dicapai setelah anak didik diberi sejumlah pengalaman 
tertentu yang direncanakan dalam suatu kurikulum 
pendidikan formal. Tujuan sementara Pendidikan Islam 
adalah terbangunnya insan kamil yang bertaqwa dalam 
semua tingkatan Pendidikan Islam.  

3. Konsep Multikulturalisme 
Pengertian multikulturalisme diberikan oleh para ahli 

sangat beragam, multikulturalisme pada dasarnya adalah 
pandangan dunia yang kemudian dapat diterjemahkan dalam 
berbagai kebijakan kebudayaan yang menekankan tentang 
penerimaan terhadap realitas keagamaan yang pluralis dan 
multikultural yang ada dalam kehidupan masyarakat. 8 
Multikulturalisme secara etimologis marak digunakan pada 
tahun 1950 di Kanada. Menurut longer oxford directionary 
istilah “multiculturalisme” merupakan deviasi kata 
multicultural kamus ini meyetir dari surat kabar di Kanada, 
Montreal times yang menggambarkan masyarakat Montreal 
sebagai masyarakat multicultural dan multilingual. 
(Muhaemin el-Ma’hadi, Multikulturalisme dan Pendidikan 
Multikulturalisme). 9 

kehidupan adalah sebuah keniscayaan. Dua istilah ini 
kadang- kadang disejajarkan dengan istilah multikultur 
(budaya yang beragam). Istilah multikultur atau multikultural 
awalnya merujuk pada istilah multikulturalism,yang dalam 
konteks negara Kanada (dimana istilah ini pertama kali 
diperkenalkan) digunakan sebagai sinonim dari kata 
pluralism. Istilah masyarakat multikultural pertama kali di 
Kanada sekitar tahun 1950-an, Amerika Serikat (AS) sendiri 

 
8 Azyumardi Azra, Identitas dan Krisis Budaya, Membangun 

Multikulturalisme Indonesia, (Jakarta: FE UI, 2007), 85.  
9 Ibid 



17 
 

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan Ilmu Keislaman 

Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021 

lebih menggunakan sebutan melting post society untuk 
menyebutkan masyarakatnya yang majemuk, sedangkan India 
menggunakan ungkapan composite society, sedangkan 
Indonesia sendiri memperkenalkan slogan Bhinneka Tunggal 
Ika, untukmenunjukkan keragaman suku, agama dan ras di 
Indonesia. 10 H. A. R. Tilaar, mengatakan, dalam pengertian 
tradisonal tentang multikulturalisme memiliki dua ciri utama; 
pertama, kebutuhan terhadap pengakuan (the need of 
recognition). Kedua, legitimasi keragaman budaya atau 
pluralisme budaya. Dalam gelombang pertama 
multikulturalisme yang,esensi terhadap perjuangan kelakuan 
budaya yang berbeda (the other). 11 Merujuk pendapat para 
pakar sebagaimana dipaparkan di atas, maka dapat dipahami 
bahwa multikulturalisme adalah suatu pemahaman akan 
penerimaan adanya kemajemukan dalam masyarakat 
sehingga terhindar konflik horizontal di tengah masyarakat.  

 
4. Pendidikan Islam berbasis Multukulturalisme 
Multikulturalisme secara bahasa istilah ini berasal dari kata 

kebudayaan. Secara etimologis multikulturalisme tersusun 
dari kata multi yang berarti banyak, kultur yang berarti 
budaya, dan isme yang memiliki arti aliran atau faham. Dalam 
kata tersebut terdapat makna pengakuan akan martabat 
manusia yang hidup dalam komunitasnya dengan kehidupan 
masing-masing yang unik. 12  

Dalam konteks perspektif kebudayaan tersebut, maka 
multikulturalisme adalah ideologi yang dapat menjadi alat 
atau wahana untuk meningkatkan derajat manusia dan 
kemanusiannya. 13  

 
10 smail SM, Abdul Mukti, Pendidikan Islam, Demokratisasi dan 
Masyarakat Madani, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), 127 
11 Tilaar, H. A. R, Multikulturalisme; Tantangan-tantangan Global Masa 

Depan dalam Pendidikan Nasional, (Jakarta: Grassindo,  2002), 115-120.  
12  Choirul Mahfud, Pendidikan Multikultural, (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2013), 75 
13 Parsudi Suparlan, “Menuju Masyarakat Indonesia yang 

Multikultural,” Makalah. Disampaikan pada Simposium Internasional Bali 
ke-3, Jurnal Antropologi Indonesia, Denpasar Bali, 16-21 Juli 2002, hlm. 1 



18 
 

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan Ilmu Keislaman 

Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021 

Multikulturalisme mengakui dan mengagungkan 
perbedaan dalam kesederajatan baik secara individual 
maupun secara kebudayaan. Istilah “multibudaya” 
(multiculture) jika ditelaah asal-usulnya mulai dikenal sejak 
tahun 1960-an, setelah adanya gerakan hak-hak sipil sebagai 
koreksi terhadap kebijakan asimilasi kelompok minoritas 
terhadap melting pot yang sudah berjalan lama tentang kultur 
dominan Amerika khususnya di New York dan California. 14 
Will Kymlicka berpendapat, multibudaya merupakan suatu 
pengakuan, penghargaan dan keadilan terhadap etnik 
minoritas baik yang menyangkut hak-hak universal yang 
melekat pada hak-hak individu maupun komunitasnya yang 
bersifat kolektif dalam mengekspresikan kebudayaannya. 15 

Pada umumnya, pendidikan agama yang diberikan di 
sekolah-sekolah tidak menghidupkan pendidikan 
multikultural yang baik, bahkan cenderung berlawanan. 
Akibatnya, konflik sosial sering kali diperkeras oleh adanya 
legitimasi keagamaan yang diajarkan dalam pendidikan 
agama di sekolah-sekolah daerah yang rawan konflik. Ini 
membuat konflik mempunyai akar dalam keyakinan 
keagamaan yang fundamental sehingga konflik sosial dan 
kekerasan semakin sulit diatasi, karena dipahami sebagai 
bagian dari panggilan agamanya. 16  

Sebenarnya akar timbulnya berbagai konflik sosial yang 
mem-buahkan anarki yang berkepanjangan, seringkali 
memang tidak ada hubungannya dengan agama, tetapi dalam 
kenyataannya agama selalu menjadi bagian yang tak 
terpisahkan dari berbagai konflik sosial tersebut.  

Potensi konflik dan disintegrasi tersebut disebabkan karena 
agama dalam manifestasinya bersifat ambivalen terhadap 
persatuan dan kesatuan. Artinya, meskipun agama memiliki 

 
14 James Banks, Teaching Strategies For Ethnic Studies, (Newton: Allyn 

and Bacon, 1984), 164 
15 Will Kymlicka, “Mitsunderstanding Nationalism” dalam 

Theorizing Nationalism, ed. R. Beiner, (Albany: State University of New 
York, 1999), hlm 24 

16 Musa Asy’arie, Pendidikan Multikultural dan Konflik Bangsa, 

http://www2. kompas. com/kompascetak/0409/03/opini/12465. htm. 

2004.  



19 
 

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan Ilmu Keislaman 

Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021 

kekuatan pemersatu, agama juga mempunyai kekuatan 
pemecah belah. Ada beberapa alasan menurut Din 
Syamsuddin mengapa agama memiliki ambivalensi seperti 
itu, salah satunya adalah agama memiliki kecenderungan 
absolutistik yaitu kecenderungan untuk memutlakkan 
keyakinan keagamaannya sebagai kebenaran tunggal. 
Akibatnya muncul rejeksionis yaitu penolakan terhadap 
kebenaran agama lain17 yang dianggap berbeda dari dan 
berlawanan dengan yang lain. Akar konflik keagamaan seperti 
ini kata Arthur D'Adamo karena para pemeluk agama 
mengambil sikap untuk memandang agama dari sudut 
pandang agamanya sendiri. 18 Sehingga yang lebih mencuat ke 
permukaan bukannya esensi kebenaran yang hendak 
ditawarkan oleh agama, melainkan semangat untuk 
menegasikan yang lain.  

Disebabkan oleh truth claim itulah, maka setiap agama 
menyatakan ajarannya merupakan totalitas sistem makna 
yang berlaku bagi seluruh kehidupan, baik individual 
maupun sosial sehingga secara kodrati cenderung 
menegaskan klaim kebenaran teologis yang dimilikinya. 
Namun ketika agama-agama itu hadir secara historis, ia 
berhadapan dengan pluralisme keagamaan sebagai realitas 
sosial yang hidup di tengah masyarakat, maka akan 
berimplikasi pada prilaku sosial. Dalam konteks inilah 
pandangan inklusif sangat diperlukan untuk menerima 
kenyataan hidup pluralisme19 sebagai syarat mutlak bagi para 
penganut agama apapun.  

Kenyataan menunjukkan bahwa pendidikan agama masih 
diajarkan dengan cara menafikan hak hidup agama yang 
lainnya, seakan-akan hanya agamanya sendirilah yang benar 

 
17 M. Din Syamsuddin, "Mengelola Pluralitas Agama" dalam Jawa 

Pos, (12 Mei 1996), 4-5. 47B 
18 Budhy Munawar Rachman, “pengantar” dalam Komaruddin 

Hidayat dan Muhammad wahyuni Nafis, Agama Masa Depan Perspektif 

Filsafat Perennial, (Jakarta: Yayasan Paramadina, 1995), xxiv-xxvii 
19 Nurcholish Madjid, "Hak Asasi Manusia, Pluralisme Agama, dan 

Integrasi Nasional (konsepsi dan aktualisasi)" dalam HAM dan Pluralisme 

Agama, (Surabaya: PKSK, 1997), 71.  



20 
 

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan Ilmu Keislaman 

Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021 

dan mempunyai hak hidup, sementara agama yang lain salah, 
tersesat dan terancam hak hidupnya, baik di kalangan 
mayoritas maupun yang minoritas. Semangat pendidikan 
keagamaan yang sempit ini, sudah barang tentu berlawanan 
secara fundamental dengan semangat pendidikan 
multikultural, dan akan memperlemah persatuan bangsa. 
Karena itu, pendidikan agama Islam harus direvitalisasi dan 
direaktualisasi secara kreatif dan berwawasan multikultural 
sehingga tidak kehilangan jiwa dan semangatnya. Karena 
pada dasarnya masyarakat multikultural tidak hanya ciri khas 
masyarakat Indonesia.  

Dalam pengalaman paling dini historisitas keberagamaan 
Islam era kenabian Muhammad, masyarakat yang pluralistik 
secara religius telah terbentuk bahkan telah menjadi 
kesadaran umum pada saat itu. Kondisi demikian merupakan 
suatu kewajaran lantaran secara kronologis agama Islam 
memang muncul setelah beberapa agama yang telah ada 
sebelumnya. Bukti empiris sejarah peradaban Islam di masa 
lalu, menunjukkan Islam tampil secara inklusif dan sangat 
menghargai non-muslim. 20 Sikap inklusif ini ada karena al-
Qur'an mengajarkan paham religius plurality. Bagi orang 
Islam, dianut suatu keyakinan bahwa sampai hari ini pun di 
dunia ini akan terdapat keragaman agama. Meskipun ada 
klaim bahwa kebenaran agama ada pada Islam,21  namun 
dalam al-Qur'an juga disebutkan adanya hak orang lain untuk 
beragama. Dan agama tidak bisa dipaksakan kepada orang 
lain. 22 Sikap inilah yang menjadi prinsip pada masa kejayaan 
Islam sekaligus mendasari kebijakan politik kebebasan 
beragama.  

Inklusivisme Islam tersebut juga memberikan formulasi 
bahwa Islam adalah agama terbuka. Islam menolak 
eksklusivisme, absolutisme dan memberikan apresiasi yang 
tinggi terhadap pluralisme. Hal inilah yang perlu ditanamkan 
pada peserta didik dalam pendidikan agama Islam agar bisa 

 
20 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Yayasan 

Paramadina, 1992), hlm. 102 
21 QS. Âli Imrân : 13.  
22 QS. al-Baqarah : 256.  



21 
 

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan Ilmu Keislaman 

Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021 

melahirkan sikap inklusif sekaligus toleransi positif di 
kalangan umat beragama, sejalan dengan semangat al-Qur'an 
agar fenomena lahiriah tidak menghalangi usaha untuk 
menuju titik temu (kalimat sawâ') antara semuanya. 23  
Kalaupun rumusan linguistik dan verbal keyakinan 
keagamaan itu berbeda-beda dapat dipastikan bahwa 
eksternalisasi keimanan itu dalam dimensi kemanusiaan tentu 
sama.  

Ajaran tauhid dalam Islam mengandung pengertian 
adanya suatu orde yang satu sekaligus menyeluruh. Dengan 
kata lain, terdapat hukum abadi yang universal. Menurut 
Marcel A. Boisard,24 hukum yang abadi dan berlaku secara 
universal adalah berawal dari suatu keyakinan bahwa 
manusia adalah satu dan tercipta karena kehendak yang satu, 
yaitu Tuhan pencipta alam. Kesadaran demikian hanya bisa 
tumbuh pada manusia yang menyadari prinsip-prinsip moral 
yang dapat mempersatukan perasaan yang merupakan dasar 
kebajikan universal.  

Implikasi dari keyakinan bahwa seluruh manusia berasal 
dari sumber yang satu yaitu Tuhan, berarti manusia 
seluruhnya adalah makhluk Tuhan. Dengan demikian seluruh 
manusia adalah bersaudara karena sama-sama makhluk 
Tuhan. Adanya persamaan keyakinan samasama makhluk 
Tuhan dan rasa persaudaraan tersebut menurut Harun 
Nasution bisa menjadi landasan toleransi. 25  Adanya 
keyakinan itu mengasumsikan bahwa ciptaan-Nya juga pada 
hakikatnya adalah suatu kesatuan. Pandangan ini membawa 
pada kesimpulan bahwa seluruh jagad raya (universe) 
termasuk di dalamnya seluruh umat manusia apapun bangsa 
dan bahasanya adalah merupakan makhluk Tuhan juga, 
meskipun agama dan keyakinannya berbeda.  

Seorang agamawan memang dituntut untuk mempunyai 
sikap yang "lebih" realistik ketika berhadapan dengan realitas 
empirik kehidupan masyarakat beragama yang pluralistik, 

 
23 QS. Âli 'Imrân : 64.  
24 Marcel A. Boisard, Humanisme dalam Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 

1982), hlm. 184.  
25 Ibid.  



22 
 

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan Ilmu Keislaman 

Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021 

terutama dalam memposisikan agama. Seperti dikemukakan 
oleh Hans Kung bahwa kedudukan agama harus dilihat dari 
dua arah, yaitu dari luar dan dari dalam. 26 Pertama, dari 

luar, diakui adanya bermacam-macam agama yang benar. 
Inilah dimensi relatif suatu agama. Agama-agama ini 
mempunyai satu tujuan yaitu keselamatan (dengan konsep 
berbedabeda) dengan jalan berbeda-beda. Lewat perbedaan 
ini, agama-agama bisa memperkaya satu sama lain. Kedua, 
dari dalam, diakui adanya satu agama yang benar, inilah 
dimensi mutlak suatu agama. Pendirian ini tidak harus 
menolak kebenaran agama-agama lain, walaupun benar pada 
tingkat-tingkat tertentu, sejauh tidak bertentangan dengan 
pesan agama yang dianut.  

Melalui pemahaman mendalam terhadap nilai-nilai etik 
yang fundamental yang dimiliki oleh peserta didik dapat 
menjadi benang merah yang dapat menghubungkan pengikut 
agama satu dengan lainnya sekaligus dapat menjadi entri 
point untuk mencari titik temu atau dalam terminologi al-
Qur'an disebut kalimat sawâ'.  

Bertolak dari pandangan ini, dimungkinkan bahwa Islam 
dapat menjadi pijakan bagi pendidikan multikultural tersebut. 
Konflik sosial yang mewarnai pasang surutnya persatuan 
Indonesia harus menjadi perhatian dan perlu diwaspadai oleh 
kemampuan manajemen politik bangsa agar tidak 
berkembang menjadi kekuatan yang memecah belah 
persatuan Indonesia. Salah satu cara strategis adalah 
pendidikan multikultural yang dilakukan secara aktual, 
cerdas, dan jujur.  

5. Implementasi pendidikan Islam multikulturalisme 
untuk harmonisasi sosial 

Kata ”Harmonisasi” berasal dari bahasa Yunani, yaitu kata 
”Harmonia” yang artinya terikat secara serasi dan sesuai. 
Dalam arti filsafat, harmonisasi diartikan sebagai ”kerjasama 
antara berbagai faktor yang sedemikaian rupa, hingga faktor-
faktor tersebut menghasilkan kesatuan yang luhur”. Istilah 

 
26 ST. Sunardi, Dialog: Cara Baru Beragama Sumbangan Hans Kung Bagi 

Dialog Antar Agama" dalam Seri DIAN I Dialog, Kritik dan Identitas Agama, 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar dan DIAN, 1994), 66-67.  



23 
 

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan Ilmu Keislaman 

Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021 

harmonisasi secara etimologis meunjuk pada proses yang 
bermula dari suatu upaya, untuk menuju atau merealisasi 
sistem harmoni. Istilah harmoni juga diartikan keselarasan, 
kecocokan, keserasian, keseimbangan yang menyenangkan. 
Berdasarkan Kamus Besar Bahasa Indonesia27), kata harmonis 
diartikan sebagai sesuatu yang bersangkut paut dengan 
harmoni, atau seia sekata; sedangkan kata “harmonisasi” 
diartikan pengharmonisan, atau upaya mencari keselarasan. 
Menurut arti psikologis, harmonisasi diartikan sebagai 
keseimbangan dan kesesuaian segi-segi dalam perasaan, alam 
pikiran dan perbuatan individu, sehingga tidak terjadi hal-hal 
ketegangan yang berlebihan28. Harmoni dalam konteks 
hakikat merujuk pada adanya keserasian, kehangatan, 
keterpaduan dan kerukunan yang mendalam dengan sepenuh 
jiwa melibatkan asfek fisik dan psikis sekaligus. 29 

Social harmony is an integrative value in a global, information 
society, which unites in itself love, peace, justice, freedom, 
equality, brotherhood, cooperation, nonviolence, tolerance, 
humanism and other universal values, and prioritizes children. 
Harmony is the top value of oriental culture (Confucianism, 
Buddhism, etc. ) but it did not become a priority value for 
industrial society. At the same time it is not alien to western 
culture (Pythagoras, Plato, Aristotle, Renaissance, Leibniz, etc. ). 
Therefore, harmony is a common value for western and eastern 
cultures, and can eliminate the clash of civilizations. Social 
harmony creates a harmonious and sustainable peace, beyond 
wars, terror and poverty. Harmonious peace (social harmony) 
begins with harmony of genders (mothers and fathers), and 
generations (parents and children), and continues in the 
population with harmony of sphere classes, through harmonious 
partnership.  

 
27 Indonesia, Tim Redaksi Kamus Besar Bahasa. "Kamus Besar Bahasa 

Indonesia Pusat Bahasa Edisi Keempat. " Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama 

dan Departemen Pendidikan Nasional (2012), 484.  
28 Kusnu Goesniadhie, S. Harmonisasi hukum dalam perspektif 

perundang-undangan: lex specialis suatu masalah. (JP Books, 2006), 59.  
29 Roqib, Moh, and Abdul Wachid, Harmoni dalam budaya Jawa: 

dimensi edukasi dan keadilan gender, (Jakarta: Pustaka pelajar, 2007), 2.  



24 
 

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan Ilmu Keislaman 

Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021 

Dari penjelasan Semaskho, bahwa harmonisasi merupakan 
sususan cinta, damai, keadilan, humanisme dan nilai-nilai 
lainnya. Artinya sebuah harmonisasi akan terwujud dengan 
baik jika semua nilai saling melengkapi. Sehingga akan 
menghasilkan sebuah konsep harmonisasi sosial yang 
implemtasinya akan terlihat dalam kehidupan masyarakat.  

Dalam konteks mewujudkan harmonisasi sosial melalui 
pendidikan Islam multikulturalisme, mengacu pada konsep 
multukulturalisme yang sudah dijelaskan sebelumnya, maka 
strategi yang dapat dilakukan adalah: 

a. Memahami Keragaman Agama  
Berbagai macam benturan dan konflik antar agama yang 

akhir-akhir ini muncul ke permukaan, disinyalir karena faktor 
eksklusifisme beragama. Paradigma ekslusif memandang 
bahwa hanya agamanya lah yang paling benar, sehingga 
menganggap agama lain salah dan sesat. Biasanya, cara 
pemahaman terhadap ajaran agama paradigma ini, lebih 
bersifat tekstual dan normatif.  

Kemudian yang tidak kalah penting adalah membangun 
paradigma keberagamaan inklusif kepada peserta didik di 
lembaga Pendidikan Islam atau sekolah. Sekolah sebagai 
wahana pembelajaran mempunyai peran penting dalam 
membangun keberagaman inklusif ini. Karena sekolah 
diyakini sebagai proses pembentukan jati diri peserta didik 
dan cara pandang dalam kehidupannnya. Dalam hal ini, 
beberapa langkah-langkah untuk membangun lingkungan 
sekolah yang pluralis dan toleran terhadap semua pemeluk 
agama, yaitu: (1) Sekolah membuat dan menerapkan aturan-
aturan lokal, yakni aturan yang hanya khusus diterapkan di 
sekolah tersebut. Poin utama yang harus dicantumkan dalam 
aturan tesebut adalah pelarangan segala bentuk diskriminasi 
agama di sekolah tersebut. Harapannya adalah, supaya semua 
unsur yang ada di sekolah tersebut dapat menghargai orang 
lain yang berbeda agama. (2) Berperan aktif menggalakkan 
dialog antar agama. Hal ini dimungkinkan untuk membangun 
rasa saling pengertian, sejak dini antara siswa–siswa yang 
mempunyai keyakinan yang berbeda. Yang pada akhirnya 
akan terjadi dialog dan komunikasi antar mereka yang 
berbeda agama. (3) Menyediakan dan menerapkan buku-buku 



25 
 

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan Ilmu Keislaman 

Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021 

yang heterogen, yang mampu mengakomodir semua 
kebutuhan siswa yang berbeda agama.  

b. Memahami keragaman bahasa 
Diskriminasi bahasa, seringkali terjadi dalam masyarakat. 

Masyarakat menilai bahwa ada semacam “stratifikasi“ bahasa 
di masyarakat. Sebagai contoh ada yang menganggap bahwa 
bahasa Jawa (khususnya Banyumasan) itu terkesan kasar dan 
rendah. Dan yang hasus dipahami bahwa setiap masyarakat 
pengguna bahasa akan selalu menilai bahwa bahasanyalah 
yang paling baik dan tinggi.  

c. Membangun Sensivitas Gender 
Bias gender sampai sekarang masih mewarnai kehidupan 

di masyarakat. Dalam hal ini, perempuanlah yang menjadi 
objek bias tersebut. Subordinasi terhadap perempuan, 
diskriminasi, dan bahkan kekerasan menjadi fenomena 
gunung es, yang tampak kecil di permukaan. Di sinilah 
tantangan terhadap Pendidikan Islam untuk melakukan 
upaya kesetaraan antara laki-laki dan perempuan. 
Membangun sensitivitas gender adalah upaya real untuk 
mewujudkan kesetaraan gender tersebut. Lembaga 
pendidikan Islam sebagai manifestasi dari proses pendidikan 
Islam, dituntut untuk mampu melakukan transformasi nilai 
menuju kesetaran gender.  

Dalam hal ini, lembaga Pendidikan Islam harus 
memperhatikan hal-hal sebagai berikut: (1) Mempunyai dan 
menerapkan peraturan sekolah yang melarang adanya 
diskriminasi gender. (2) Lembaga pendidikan Islam harus 
berperan aktif untuk memberikan pelatihan gender, terhadap 
semua unsur yang ada di sekolah tersebut, baik guru, murid, 
pegawai staf administrasi. Hal ini dimaksudkan agar 
penanaman nilainilai tentang persamaan hak, serta sikap anti 
diskriminasi gender dapat berjalan dengan efektif (3) 
Mengadakan kegiatan yang berkaitan dengan pengembangan 
kesetaraan gender.  

d. Memahami keragaman status sosial 
Keragaman status sosial di masyarakat, biasanya diiringi 

dengan perilaku yang tidak adil. Di satu sisi, masyarakat 
menghormati dan memberikan tempat yang lebih kepada 
seseorang yang mempunyai jabatan tinggi. Sebaliknya, orang 



26 
 

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan Ilmu Keislaman 

Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021 

yang miskin sering kali dipandang sebelah mata. Demikian 
juga di lingkungan sekolah, guru sering kali berlaku tidak adil 
kepada peserta didik, karena status sosial yang dimiliki orang 
tua peserta didik tersebut. Pendidikan Islam yang visi 
keadilan.  

e. Memahami keragaman etnis 
Keragaman etnis yang sangat majemuk di Indonesia, 

adalah tantangan kerukunan masyarakat. Terbukti, akhirakhir 
ini konflik dan kerusuhan yang bertemakan etnis muncul 
kembali. Sehingga perlu dibangun pemahaman bersama 
tentang keragaman etnis. Pendidikan Islam juga tidak bisa 
menutup mata atas hal ini. Pendidikan Islam harus 
memberikan kontribusi terhadap pemahaman dan 
penyadaran kepada masyarakat akan keberagaman etnis.  

Beberapa hal yang patut menjadi perhatian lembaga 
pendidikan Islam, kaitannya dengan pembangunan kesadaran 
multietnis adalah: (1) Membuat dan memberlakukan 
peraturan sekolah tentang pelarangan diskriminasi dan saling 
merendahkan antar etnis. Sekolah tidak boleh membeda-
bedakan latar belakang etnis peserta didik. (2) Berperan aktif 
dalam membangun pemahaman dan kesadaran peserta didik 
akan keragaman etnis. Misalnya, dengan mengadakan kajian 
dan dialog antar etnis, yang diharapkan akan mampu 
menjalin hubungan yang harmonis antar siswa yang berbeda 
etnis (3) Memberikan pelatihan, untuk memahami keragaman 
etnis, dan bersikap adil, anti diskriminasi terhadap suatu etnis 
tertebtu 

 
Penutup 

Pendidikan apapun bentuknya, tidak boleh kehilangan 
dimensi multikulturalnya, termasuk di dalamnya pendidikan 
keagamaan dan keilmuan, karena realitas dalam kehidupan 
pada hakikatnya bersifat multidimensional. Demikian juga 
halnya manusia sendiri pada hakikatnya adalah sebagai 
makhluk yang sangat beragam dan mulitidimensional. Karena 
itu untuk mengatasi problem disintegerasi yang disebabkan 
oleh adanya karakteristik masyarakat yang sangat plural, 
tidak bisa lain kecuali dengan menggunakan pendekatan yang 
sesuai, yakni multikulturalisme. Pendekatan 



27 
 

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan Ilmu Keislaman 

Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021 

multikulturalisme dalam semangat keagamaan yang 
ditransfer melalui media pendidikan, pada akhirnya akan 
membentuk  tatanan sosial yang harmoni.  
 
Daftar pustaka 
 
Ahmadi. Ideologi Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2005.  

Azra, Azyumardi. Identitas dan Krisis Budaya, Membangun 
Multikulturalisme Indonesia. Jakarta: Pustaka Indonesia, 
2007.  

Banks, James. Teaching Strategies For Ethnic Studies. Newton: 
Allyn and Bacon, 1998.  

Boisard, Marcel A. Humanisme dalam Islam. Jakarta: Bulan 
Bintang, 1982.  

Ismail, S. M. , and Abdul Mukti. pendidikan Islam, Demokratisasi 
dan Masyarakat madani. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 
2000.  

Kymlicka, Will. Mitsunderstanding Nationalism” dalam 
Theorizing Nationalism, diedit oleh R. Beiner, Albany: 
State University of New York, 1999.  

Madjid,  Nurcholish. Hak Asasi Manusia, Pluralisme Agama, dan 
Integrasi Nasional (konsepsi dan aktualisasi)" dalam HAM 
dan Pluralisme Agama. Surabaya: PKSK, 1997.  

Mahfud, Chaerol. Pendidikan Multikultural, Konsep dan 
Aplikasi. Jogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2008.  

Nizar, Samsul. Filsafat Pendidikan Islam: Pendekatan Historis, 
Teoritis dan Praktis. Ciputat Pers, 2002.  

Parsudi Suparlan, “Menuju Masyarakat Indonesia yang 
Multikultural,” Makalah. Disampaikan pada Simposium 
Internasional Bali ke-3, Jurnal Antropologi Indonesia, 
Denpasar Bali, 16-21 Juli 2002 



28 
 

Jurnal An-Nur: Kajian Pendidikan dan Ilmu Keislaman 

Vol. 7, No. 1 Januari-Juni 2021 

Rachman, Budhy Munawar. “pengantar” dalam Komaruddin 
Hidayat dan Muhammad wahyuni Nafis, Agama Masa 
Depan Perspektif Filsafat Perennial. Jakarta: Yayasan 
Paramadina, 1995.  

Tafsir, Ahmad. Ilmu pendidikan dalam perspektif Islam. Remaja 
Rosdakarya, 1992.  

Tilaar, Henry Alexis Rudolf, and Suratina Dhian Hapsari. 
Multikulturalisme: Tantangan-tantangan global masa depan 
dalam transformasi pendidikan nasional. Jakarta: Gramedia 
Widiasarana Indonesia (Grasindo), 2004.  

Indonesia. go. id, “Suku Bangsa”, https://www. indonesia. 
go. id/profil/suku-bangsa  (diakses pada 6 november 
2019)  

Musa Asy’arie, Pendidikan Multikultural dan Konflik Bangsa, 
http://www2. kompas. 
com/kompascetak/0409/03/opini/12465. htm. 2004.  

 

http://www2.kompas.com/kompascetak/0409/03/opini/12465.htm.%202004
http://www2.kompas.com/kompascetak/0409/03/opini/12465.htm.%202004

