
67 
 

 
Vol. 04 No. 09 (2025) : 67-79   e-ISSN: 2964-0131 
   p-ISSN-2964-1748 

UNISAN JURNAL: JURNAL MANAJEMEN DAN PENDIDIKAN 
e-ISSN: 2964-0131  p-ISSN-2964-1748 

Available online at https://journal.an-nur.ac.id/index.php/unisanjournal 

 

IMPLEMENTASI PROGRAM EKSTRAKURIKULER KEAGAMAAN 

DALAM PEMBENTUKAN KARAKTER MODERASI BERAGAMA 

SISWA DI MA AL ISHLAH LAMPUNG SELATAN 

Abdul Adib 
Universitas Islam An Nur Lampung, Indonesia 

Email: abduladib@an-nur.ac.id  
Abstrak 

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran vital dalam menanggulangi tantangan ideologi ekstrem 
dan memperkuat kohesi sosial. Penelitian ini berlatar belakang pada urgensi penanaman Karakter 
Moderasi Beragama yang inklusif dan seimbang pada peserta didik madrasah. Tujuan utamanya adalah 
menganalisis implementasi program ekstrakurikuler keagamaan dan mengidentifikasi kontribusinya 
terhadap pembentukan empat dimensi moderasi beragama siswa di MA Al Ishlah Lampung Selatan. 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus deskriptif. Data dikumpulkan 
melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan studi dokumentasi, kemudian dianalisis 
menggunakan model Miles dan Huberman. Hasil menunjukkan bahwa implementasi program 
ekstrakurikuler keagamaan—yaitu Kajian Fikih Tematik (kognitif), Tadarrus Intensif (spiritual), dan Bakti 
Sosial Keagamaan (aksi nyata)—berlangsung secara sinergis dan terpadu. Implementasi ini terbukti 
memberikan kontribusi yang signifikan dan holistik terhadap pembentukan karakter moderasi beragama, 
terutama pada dimensi Toleransi, Anti-Kekerasan, dan Ramah Budaya. Kesimpulan menegaskan bahwa 
efektivitas pembentukan karakter moderasi beragama di madrasah ditentukan oleh Model Implementasi 
Tri-Dimensi Terpadu yang menggabungkan aspek intelektual, spiritual, dan sosial. Model ini berhasil 
menggeser nilai-nilai moderasi dari sekadar pengetahuan menjadi pembiasaan perilaku (habituation). 

Kata Kunci: Program Ekstrakurikuler Keagamaan, Karakter Moderasi Beragama, MA Al Ishlah. 

Abstract 

Islamic Religious Education (PAI) plays a vital role in tackling the challenges of extremist ideology and 
strengthening social cohesion. This research is motivated by the urgency of instilling an inclusive and 
balanced Religious Moderation Character in madrasah students. The main objective is to analyze the 
implementation of religious extracurricular programs and identify their contribution to shaping the four 
dimensions of religious moderation character among students at MA Al Ishlah Lampung Selatan. The 
study adopted a qualitative approach with a descriptive case study design. Data was collected through in-
depth interviews, participant observation, and documentation study, and then analyzed using the Miles 
and Huberman model. The results indicate that the implementation of religious extracurricular programs—
namely Thematic Fiqh Studies (cognitive), Intensive Tadarrus (spiritual), and Religious Social Service 
(practical action)—is carried out synergistically and in an integrated manner. This implementation proved 
to contribute significantly and holistically to the formation of religious moderation character, particularly 
in the dimensions of Tolerance, Anti-Violence, and Cultural Acceptance. The conclusion affirms that the 
effectiveness of shaping religious moderation character in madrasah is determined by the Integrated Tri-
Dimensional Implementation Model, which combines intellectual, spiritual, and social aspects. This model 
successfully shifts moderation values from mere knowledge to behavioral habituation. 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/unisanjournal
mailto:abduladib@an-nur.ac.id


68 
 

Keywords: Religious Extracurricular Program, Religious Moderation Character, MA Al Ishlah. 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran krusial tidak hanya dalam transfer 

ilmu pengetahuan normatif, tetapi juga dalam pembentukan karakter dan pandangan 

hidup peserta didik. Di tengah arus informasi global yang pesat dan tantangan ideologi 

ekstrem, penanaman karakter moderasi beragama menjadi urgensi utama dalam sistem 

pendidikan Islam di Indonesia. Moderasi beragama, yang menekankan pada 

keseimbangan (tawazun), toleransi (tasamuh), dan keadilan (i'tidal), merupakan benteng 

moral untuk menjaga keharmonisan sosial dan keutuhan bangsa. Institusi pendidikan, 

khususnya Madrasah Aliyah (MA), berfungsi sebagai garda depan dalam mewujudkan 

nilai-nilai moderasi tersebut melalui integrasi kurikulum intrakurikuler dan dukungan 

kuat dari program ekstrakurikuler. Oleh karena itu, penelitian yang mendalam mengenai 

implementasi program keagamaan di sekolah menjadi sangat relevan. 

Fenomena munculnya polarisasi keagamaan dan penyebaran paham keagamaan 

yang cenderung eksklusif di kalangan remaja menjadi latar belakang mendasar 

penelitian ini. Meskipun kurikulum PAI telah mengajarkan nilai-nilai moderasi, 

pemahaman kognitif saja seringkali tidak cukup untuk mengubah sikap dan perilaku. 

Program Ekstrakurikuler Keagamaan hadir sebagai wadah non-formal yang 

menyediakan pengalaman langsung, pembiasaan, dan internalisasi nilai-nilai Islam 

secara kontekstual. Secara spesifik di MA Al Ishlah Lampung Selatan, program-program 

seperti kajian kitab kuning, mukhayam Al-Qur'an, atau kegiatan sosial keagamaan lokal 

diasumsikan memiliki potensi besar, namun implementasi dan dampaknya terhadap 

pembentukan karakter moderasi perlu diuji dan didokumentasikan secara empiris, 

mengingat belum adanya kajian spesifik yang berfokus pada efektivitas program 

tersebut di lingkungan madrasah ini. 

Secara teoritis, penelitian ini didasarkan pada dua kerangka utama. Pertama, 

Program Ekstrakurikuler didefinisikan sebagai kegiatan pendidikan di luar jam pelajaran 

kurikuler yang bertujuan untuk mengembangkan minat, bakat, dan pembentukan 

karakter secara holistik. Program ini beroperasi berdasarkan prinsip pembiasaan 

(habituation) dan teladan (uswah hasanah). Kedua, Moderasi Beragama dalam konteks 

kebijakan Kementerian Agama Republik Indonesia dioperasionalisasikan melalui empat 

indikator utama: (1) Komitmen Kebangsaan, (2) Toleransi, (3) Anti-Kekerasan, dan (4) 

Penerimaan terhadap Tradisi Lokal (Ramah Budaya). Implementasi program 

ekstrakurikuler yang efektif harus mampu menyuntikkan dan menginternalisasi 

keempat indikator ini melalui praktik keagamaan yang inklusif dan dialogis di 

lingkungan madrasah. 



69 
 

Beberapa studi relevan telah mengkaji peran program keagamaan. (1) Penelitian 

oleh (SIPAHUTAR & ZULHAM, 2024) tentang 'Peran Rohis dalam Pembentukan 

Karakter Siswa' menunjukkan efektivitas kegiatan rutin Rohis. (2) Studi (NAWAWI et 

al., 2024) mengupas Implementasi pendidikan karakter peduli lingkungan melalui 

organisasi Rohani Islam '. (3) Riset (Munawaroh et al., 2025) menganalisis Peran Kegiatan 

Ekstrakurikuler ROHIS (Kerohanian Islam) dalam Membentuk Karakter Religius Siswa'. 

Gap Penelitian dari ketiga studi ini adalah fokusnya yang masih bersifat umum 

(Rohis/PAI di Sekolah Umum) dan tidak secara eksplisit menggunakan kerangka 

Moderasi Beragama Kemenag sebagai variabel dependen utama, melainkan hanya 

berfokus pada karakter umum atau toleransi parsial. (4) Penelitian oleh (Sujak, 2025) 

membahas 'Internalisasi Nilai Kebangsaan melalui Kegiatan Pramuka di Madrasah'. (5) 

Riset (Salam & Mudarris, 2025) mengkaji Strategi Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi 

Beragama Sebagai Upaya Preventif Terhadap Pemahaman Radikalisme Siswa di 

Madrasah Berbasis Pesantren'. Kedua penelitian ini sudah menyentuh sebagian indikator 

moderasi beragama. Gap Penelitian yang muncul adalah keterbatasan lokasi studi yang 

tidak kontekstual pada MA Al Ishlah Lampung Selatan, serta belum adanya analisis 

implementasi program secara holistik (mulai dari perencanaan, pelaksanaan, hingga 

evaluasi) yang secara spesifik diukur dampaknya terhadap empat dimensi Moderasi 

Beragama secara komprehensif. 

Kebaruan (Novelty) penelitian ini dibandingkan studi terdahulu terletak pada tiga 

aspek: Kontekstualisasi Lokasi, Fokus Variabel, dan Analisis Holistik. Pertama, 

penelitian ini bersifat site-specific di MA Al Ishlah Lampung Selatan, yang 

memungkinkan penggalian data mendalam mengenai dinamika, tantangan, dan 

kearifan lokal dalam program keagamaan di madrasah tersebut. Kedua, variabel 

dependen yang digunakan adalah Karakter Moderasi Beragama dengan indikator yang 

jelas dan terukur (Komitmen Kebangsaan, Toleransi, Anti-Kekerasan, Ramah Budaya), 

yang tidak digunakan secara eksplisit oleh studi terdahulu. Ketiga, penelitian ini tidak 

hanya berfokus pada hasil, tetapi pada proses implementasi program ekstrakurikuler 

keagamaan (misalnya: Tadarus, Kajian Fikih*, dan Bakti Sosial) sebagai mekanisme yang 

sistematis, menawarkan model implementasi yang dapat direplikasi. 

Untuk memperkuat gap dan novelty, tiga penelitian tambahan perlu dikaji. 

(Hamdani, 2024) mengkaji 'Metode Pembiasaan Ibadah Siswa di Sekolah Berasrama'. 

(Nuraisah, 2023) meneliti Penguatan Sikap Religius Siswa Melalui Metode Pembiasaan 

di SMA Dwiwarna Boarding School.. (Jentoro et al., 2020) menganalisis 'Peran Guru PAI 

dalam Menanamkan Nilai Kedamaian'. Gap Penelitian dari ketiga studi ini adalah belum 

adanya tautan yang kuat dan empiris antara mekanisme ekstrakurikuler keagamaan 

dengan output karakter moderasi beragama, yang mana sebagian besar hanya berfokus 



70 
 

pada prestasi atau nilai kedamaian umum. Penelitian ini akan mengisi kekosongan 

tersebut dengan membedah jenis program mana di MA Al Ishlah yang paling dominan 

membentuk dimensi moderasi tertentu. 

Berdasarkan latar belakang masalah yang menyoroti urgensi penanaman 

moderasi beragama di tengah tantangan ideologi ekstrem, didukung oleh kajian teori 

yang menegaskan peran program ekstrakurikuler sebagai laboratorium karakter, serta 

didorong oleh gap penelitian yang menunjukkan kurangnya studi spesifik mengenai 

kontribusi program ekstrakurikuler terpadu terhadap dimensi moderasi beragama, 

penelitian ini bertujuan utama untuk tiga hal krusial: pertama, mendeskripsikan secara 

komprehensif implementasi program-program ekstrakurikuler keagamaan yang 

diselenggarakan di MA Al Ishlah Lampung Selatan, meliputi tahap perencanaan, 

pelaksanaan kegiatan, hingga evaluasinya; kedua, menganalisis secara mendalam 

bagaimana program-program keagamaan tersebut berkontribusi signifikan dalam 

pembentukan keempat dimensi Karakter Moderasi Beragama (Komitmen Kebangsaan, 

Toleransi, Anti-Kekerasan, dan Ramah Budaya) pada diri siswa; dan ketiga, 

merumuskan model implementasi program ekstrakurikuler keagamaan yang efektif dan 

optimal yang kemudian dapat diajukan sebagai rekomendasi kebijakan di MA Al Ishlah 

Lampung Selatan dalam rangka penguatan pendidikan moderasi beragama di 

lingkungan madrasah. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi deskriptif-

analitis dan mengaplikasikan desain studi kasus tunggal terintegrasi (integrated single-

case study) yang berfokus pada MA Al Ishlah Lampung Selatan, bertujuan untuk 

memahami secara mendalam dan holistik mengenai implementasi Program 

Ekstrakurikuler Keagamaan dalam Pembentukan Karakter Moderasi Beragama Siswa. 

Lokasi penelitian adalah MA Al Ishlah Lampung Selatan dengan fokus pada program 

ekstrakurikuler keagamaan (misalnya: Kajian Kitab, Mukhayam Al-Qur'an, dan Bakti 

Sosial). Sumber data utama meliputi data primer, diperoleh melalui wawancara 

mendalam (in-depth interview) dengan Kepala Madrasah, Waka Kesiswaan, Guru PAI, 

Koordinator Ekstrakurikuler, dan perwakilan siswa; serta data sekunder berupa 

dokumen, seperti panduan program ekstrakurikuler, notulensi kegiatan, dan laporan 

hasil evaluasi madrasah. Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah observasi 

partisipatif di lokasi kegiatan ekstrakurikuler, wawancara, dan studi dokumentasi. 

Analisis data dilakukan melalui empat tahapan utama model Miles dan Huberman: 

pengumpulan data (data collection), kondensasi data (data condensation), penyajian data 

(data display), dan penarikan kesimpulan/verifikasi (conclusion drawing/verification), di 



71 
 

mana proses analisis melibatkan triangulasi sumber dan metode untuk memastikan 

validitas dan reliabilitas temuan, sehingga dapat menghasilkan deskripsi implementasi 

yang detail dan mengungkap bagaimana program tersebut secara kontekstual 

membentuk empat dimensi moderasi beragama pada siswa 

 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

Implementasi Program Ekstrakurikuler Keagamaan di MA Al Ishlah Lampung 

Selatan  

MA Al Ishlah Lampung Selatan secara sistematis mengimplementasikan tiga 

program ekstrakurikuler keagamaan utama, yaitu: Kajian Fikih Tematik, Tadarrus dan 

Tahfidz Intensif, dan Program Bakti Sosial Keagamaan. Tahap perencanaan dilakukan 

pada awal tahun ajaran melalui rapat kerja yang melibatkan komite madrasah dan 

perwakilan siswa. Perencanaan ini secara eksplisit mengaitkan tujuan program dengan 

visi madrasah, yaitu mencetak lulusan yang berilmu amaliah, berakhlak mulia, dan 

memiliki semangat kebangsaan yang kuat. Alokasi waktu dan sumber daya diatur secara 

terstruktur, di mana guru PAI berperan sebagai pembimbing utama, didukung oleh 

alumni yang memiliki kompetensi spesifik (misalnya, dalam kajian kitab kuning) untuk 

memastikan relevansi dan kedalaman materi yang disampaikan kepada peserta didik. 

Dokumen perencanaan menunjukkan bahwa kegiatan ini dirancang bukan hanya 

sebagai pelengkap kurikulum, tetapi sebagai laboratorium karakter untuk praktik 

keagamaan inklusif. 

Pelaksanaan Program Kajian Fikih Tematik diatur setiap dua kali seminggu 

setelah jam pelajaran inti berakhir, berfokus pada isu-isu kontemporer dalam masyarakat 

yang memerlukan tinjauan fikih moderat, seperti Fikih Media Sosial, Fikih Kebangsaan, 

dan Fikih Lingkungan. Metode yang diterapkan bersifat dialogis dan berbasis 

musyawarah, mendorong siswa untuk berpendapat dan menghargai perbedaan 

interpretasi (ikhtilaf). Dalam kajian Fikih Kebangsaan misalnya, materi tidak hanya 

mencakup hukum-hukum ibadah murni, tetapi juga dalil-dalil syar’i yang mendukung 

ketaatan terhadap ulil amri dan Pancasila. Implementasi ini secara nyata memfasilitasi 

siswa untuk memahami bahwa sumber hukum Islam dapat diintegrasikan dengan 

konteks kehidupan berbangsa dan bernegara, sehingga mampu mencegah munculnya 

pandangan fikih yang sempit dan ekstrem. Keberhasilan pelaksanaan diukur dari 



72 
 

keaktifan siswa dalam diskusi dan kemampuan mereka menyusun argumen yang logis 

dan moderat. 

Program Tadarrus dan Tahfidz Intensif dilaksanakan setiap hari di pagi hari 

sebelum pelajaran dimulai dan pada sore hari, menggunakan sistem halaqah yang kecil 

dengan pembimbing terpisah untuk memastikan fokus dan kualitas hafalan. Meskipun 

fokus utamanya adalah penguatan kemampuan Al-Qur'an, aspek implementasi 

ditekankan pada adab dan etika saat berinteraksi dengan firman Allah, serta penanaman 

rasa syukur dan kerendahan hati (tawadhu') di antara sesama penghafal. Di MA Al Ishlah, 

program ini diintegrasikan dengan pemahaman konteks ayat-ayat yang dibaca, bukan 

sekadar hafalan. Siswa didorong untuk melihat Al-Qur'an sebagai sumber petunjuk yang 

rahmatan lil ‘alamin, bukan alat pembenaran tindakan kekerasan atau eksklusivitas. 

Proses pelaksanaannya menumbuhkan persaudaraan (ukhuwah) yang kuat di antara 

siswa melalui kegiatan simakan (mendengarkan hafalan bersama), yang secara implisit 

melatih empati dan tanggung jawab komunal. 

Pelaksanaan Program Bakti Sosial Keagamaan adalah program unggulan yang 

dilaksanakan setiap bulan, berfokus pada pengabdian kepada masyarakat sekitar MA Al 

Ishlah Lampung Selatan. Kegiatan ini mencakup membersihkan fasilitas umum, 

mengajar TPA di desa terpencil, dan menyelenggarakan santunan untuk kaum dhuafa. 

Aspek implementasi ditekankan pada penanaman Toleransi Praktis dan Anti-Kekerasan 

melalui interaksi langsung dengan berbagai lapisan masyarakat tanpa memandang latar 

belakang agama atau suku mereka. Siswa dibimbing untuk melihat bahwa wujud 

keberagamaan yang sejati adalah kemanfaatan sosial (khairunnas anfa’uhum linnas). 

Melalui kegiatan ini, siswa mengalami langsung bahwa nilai-nilai Islam diejawantahkan 

melalui aksi nyata dan kasih sayang universal, bukan melalui retorika keagamaan yang 

memecah belah, sehingga memberikan kontribusi signifikan terhadap pemahaman 

Ramah Budaya dan Komitmen Kebangsaan melalui penguatan ikatan sosial. 

Evaluasi program ekstrakurikuler keagamaan dilakukan secara periodik setiap 

semester, menggunakan dua metode: penilaian formatif (berupa pengamatan langsung 

terhadap sikap dan keaktifan siswa) dan penilaian sumatif (berupa survei mandiri dan 

focus group discussion yang menanyakan pemahaman siswa terhadap konsep-konsep 

moderasi beragama). Hasil evaluasi menunjukkan adanya peningkatan signifikan dalam 

pemahaman siswa terhadap indikator moderasi, terutama pada dimensi toleransi dan 

anti-kekerasan, meskipun dimensi Komitmen Kebangsaan memerlukan penguatan lebih 

lanjut dalam kegiatan formal. Tindak lanjut dari evaluasi ini adalah revisi kurikulum 

mini ekstrakurikuler; misalnya, materi Kajian Fikih Tematik diperluas dengan 

memasukkan isu-isu kebangsaan yang lebih kontroversial untuk melatih ketahanan 



73 
 

ideologi siswa, menunjukkan bahwa implementasi program ini bersifat dinamis dan 

responsif terhadap tantangan internal dan eksternal. 

Meskipun implementasi berjalan baik, terdapat beberapa kendala, terutama 

terkait ketersediaan waktu guru pembimbing yang juga memiliki beban mengajar inti 

yang padat, serta keterbatasan dana operasional untuk program Bakti Sosial yang 

idealnya menjangkau area yang lebih luas. Namun, kendala ini diimbangi oleh 

dukungan kuat dari pihak Yayasan dan komite madrasah, serta antusiasme yang tinggi 

dari siswa. Dukungan ini memanifestasikan dirinya dalam bentuk in-kind support dari 

orang tua siswa dan alokasi prioritas untuk pengembangan sumber daya manusia guru 

PAI. Secara keseluruhan, implementasi program di MA Al Ishlah Lampung Selatan 

menunjukkan keberhasilan dalam menciptakan ekosistem pembelajaran non-formal 

yang bernafaskan Islam Moderat, yang merupakan prasyarat penting untuk mencapai 

tujuan pembentukan karakter moderasi beragama. 

Kontribusi Program Ekstrakurikuler Keagamaan dalam Pembentukan Karakter 

Moderasi Beragama  

Program Ekstrakurikuler Keagamaan memberikan kontribusi yang sangat jelas 

terhadap dimensi Komitmen Kebangsaan siswa MA Al Ishlah. Kontribusi ini tampak 

kuat melalui Program Kajian Fikih Tematik, di mana materi tentang Hubbul Wathan 

minal Iman (cinta tanah air adalah bagian dari iman) dibedah dengan menggunakan 

dalil-dalil maqashid syari’ah (tujuan syariat). Siswa diajarkan bahwa menjaga keutuhan 

NKRI dan mengamalkan Pancasila adalah bagian integral dari kewajiban agama. 

Dampaknya, hasil wawancara menunjukkan bahwa siswa memiliki pandangan yang 

solid mengenai tidak adanya pertentangan antara menjadi muslim yang taat dengan 

menjadi warga negara Indonesia yang setia, menegaskan bahwa mereka tidak 

terpengaruh oleh ideologi transnasional yang menolak sistem kenegaraan. Hal ini 

tercermin dari partisipasi aktif siswa dalam upacara bendera dan kegiatan Hari Besar 

Nasional dengan kesadaran religius yang tinggi. 

Dimensi Toleransi merupakan hasil yang paling menonjol dari Program Bakti 

Sosial Keagamaan. Melalui interaksi dengan masyarakat multi-keyakinan dan latar 

belakang di sekitar Lampung Selatan, siswa belajar mempraktikkan toleransi bukan 

hanya sebagai konsep, tetapi sebagai tindakan nyata. Mereka berinteraksi tanpa 

membedakan saat melakukan kegiatan sosial, menyadari bahwa nilai kemanusiaan 

berada di atas perbedaan identitas primordial. Dalam Kajian Fikih Tematik, siswa 

didorong untuk memahami khilafiyah (perbedaan pendapat) dalam Islam sebagai 

rahmat, yang kemudian diperluas menjadi penghargaan terhadap keyakinan lain. 

Kontribusi ekstrakurikuler ini berhasil menggeser pandangan siswa dari toleransi pasif 



74 
 

(sekadar membiarkan) menjadi toleransi aktif dan proaktif (bersama-sama membangun 

kebaikan sosial), sebagaimana dibuktikan oleh sikap terbuka mereka saat berdiskusi 

mengenai isu-isu lintas agama. 

Program Tadarrus dan Tahfidz Intensif, yang diintegrasikan dengan pemahaman 

konteks Al-Qur'an dan Hadis, berkontribusi signifikan terhadap dimensi Anti-

Kekerasan. Siswa didorong untuk mencari dan memahami ayat-ayat yang menekankan 

rahmah (kasih sayang) dan salam (kedamaian) dalam Islam, sekaligus menafsirkan ulang 

ayat-ayat yang secara harfiah tampak keras dalam konteks historisnya yang spesifik. 

Pembimbing menekankan bahwa kekerasan tidak pernah dibenarkan dalam penyebaran 

dakwah. Kontribusi ini juga diperkuat oleh Program Bakti Sosial, di mana siswa dilatih 

untuk menyelesaikan konflik melalui musyawarah dan empati. Hasil observasi 

menunjukkan penurunan signifikan dalam perilaku agresif atau verbal yang eksklusif di 

lingkungan madrasah, karena siswa internalisasi bahwa jihad terbesar adalah menahan 

hawa nafsu dan meningkatkan kualitas diri, bukan memerangi sesama. 

Kontribusi terhadap dimensi Ramah Budaya terlihat dominan dalam Program 

Bakti Sosial dan Kajian Fikih Tematik. Kegiatan Bakti Sosial seringkali dilakukan di desa-

desa yang memiliki tradisi lokal khas Lampung Selatan. Siswa dibimbing untuk 

berinteraksi dengan tradisi tersebut dengan sikap tabayyun (klarifikasi) dan 

penghargaan, bukannya penghakiman. Kajian Fikih Tematik juga membahas hukum-

hukum adat dan budaya lokal yang tidak bertentangan dengan syariat (‘urf). Hal ini 

mengajarkan siswa bahwa budaya yang baik (al-'adah muhakkamah) dapat menjadi 

sumber hukum sekunder, sehingga menghilangkan kecenderungan untuk menganggap 

semua tradisi lokal sebagai bid'ah. Kontribusi ini berhasil menjadikan siswa MA Al 

Ishlah sebagai agen yang mampu mengintegrasikan nilai Islam dan nilai lokal, yang 

merupakan inti dari kearifan Islam Nusantara. 

Analisis data menunjukkan bahwa ekstrakurikuler di MA Al Ishlah menggunakan 

pola internalisasi nilai bertahap dan terpadu. Nilai-nilai Moderasi Beragama tidak 

diajarkan sebagai mata pelajaran terpisah, melainkan diinjeksikan secara cross-curricular 

di setiap kegiatan. Pola ini diawali dengan Kognisi (melalui Kajian Fikih), dilanjutkan 

dengan Afeksi (melalui Tadarrus/Tahfidz yang menumbuhkan kelembutan hati), dan 

diakhiri dengan Psikomotorik/Aksi Nyata (melalui Bakti Sosial). Pola terpadu ini 

menghasilkan model implementasi yang efektif, karena nilai-nilai yang dipelajari secara 

teoritis segera diuji dan dipraktikkan dalam lingkungan sosial nyata. Model yang 

dirumuskan ini merupakan temuan kunci, menunjukkan bahwa efektivitas program 

tidak terletak pada satu kegiatan, melainkan pada sinergi dan konsistensi tiga program 

tersebut. 



75 
 

Secara ringkas, hasil penelitian membuktikan bahwa Implementasi Program 

Ekstrakurikuler Keagamaan di MA Al Ishlah Lampung Selatan telah memberikan 

kontribusi yang sangat signifikan dan holistik dalam pembentukan karakter moderasi 

beragama siswa di seluruh dimensinya, meskipun Komitmen Kebangsaan memerlukan 

penguatan berkelanjutan. Kesuksesan ini ditopang oleh perencanaan yang matang, 

pelaksanaan yang dialogis dan berbasis aksi, serta evaluasi yang responsif. Rekomendasi 

awal adalah agar model implementasi terpadu ini, yang menggabungkan dimensi 

intelektual, spiritual, dan sosial, dapat dijadikan best practice dan dipertahankan. Selain 

itu, disarankan untuk memperluas jangkauan Program Bakti Sosial ke wilayah yang 

lebih beragam latar belakang keyakinannya untuk menguji ketahanan dan kedalaman 

karakter toleransi siswa secara maksimal 

Pembahasan 

Temuan mengenai implementasi Program Ekstrakurikuler Keagamaan di MA Al 

Ishlah Lampung Selatan yang meliputi perencanaan, pelaksanaan dialogis, dan evaluasi 

terstruktur, menunjukkan sinkronisasi kuat dengan teori pendidikan non-formal dan 

peran strategis madrasah. Secara teoritis, kegiatan ekstrakurikuler efektif ketika 

beroperasi berdasarkan prinsip pembiasaan (habituation) dan teladan (uswah hasanah), di 

mana hasil penelitian ini menguatkan prinsip tersebut melalui pelaksanaan Program 

Bakti Sosial dan Tadarrus Intensif. Kegiatan ini memberikan pengalaman praksis yang 

tidak dapat diberikan oleh kurikulum formal, sesuai dengan pandangan (Ahwani, 2025) 

yang menekankan bahwa kegiatan berbasis lapangan (field-based) mampu menanamkan 

nilai kebangsaan secara lebih mendalam daripada pengajaran kognitif semata. 

Keberhasilan MA Al Ishlah dalam mengintegrasikan tiga program utama (Fikih, 

Tadarrus, Bakti Sosial) menegaskan bahwa madrasah berfungsi sebagai pusat inkubasi 

moral yang transformatif, melampaui sekadar lembaga transfer pengetahuan agama, 

yang sejalan dengan cita-cita full day school yang berorientasi pada pembentukan 

karakter. 

Kontribusi program ekstrakurikuler terhadap dimensi Komitmen Kebangsaan 

dan Ramah Budaya terbukti efektif melalui Kajian Fikih Tematik dan Bakti Sosial. Hasil 

penelitian ini memperkuat temuan (Nasution, 2024) yang menunjukkan efektivitas 

kegiatan keagamaan non-formal dalam memperkuat identitas kebangsaan, namun 

penelitian ini melangkah lebih jauh dengan mengaitkannya secara spesifik dengan 

kerangka Maqashid Syari’ah dalam Fikih Tematik. Penggunaan Fikih Tematik dalam 

mengkaji Pancasila dan NKRI menunjukkan langkah inovatif yang mengisi gap 

penelitian (Suhendi, 2024) yang hanya fokus pada manajemen ekstrakurikuler PAI 

umum. Model di MA Al Ishlah berhasil menunjukkan bahwa prinsip i'tidal 



76 
 

(keseimbangan) dalam moderasi beragama dapat dicapai ketika nilai agama dan budaya 

lokal tidak dipertentangkan, melainkan diintegrasikan, sejalan dengan konsep tawassuth 

(moderat) yang menjadi ciri khas Islam Indonesia, menjadikannya praktik terbaik dalam 

konteks pesantren modern. 

Efektivitas Program Bakti Sosial dan Tadarrus Intensif dalam menumbuhkan 

Toleransi (Tasamuh) dan Anti-Kekerasan perlu dibandingkan dengan studi sebelumnya. 

Penelitian (Khambali, 2025) yang mengkaji pengaruh kajian kitab terhadap pemahaman 

fikih toleran, hanya berfokus pada ranah kognitif. Sebaliknya, hasil di MA Al Ishlah 

menunjukkan bahwa toleransi dan anti-kekerasan terbentuk optimal melalui ranah 

psikomotorik dan afektif (Bakti Sosial dan Halaqah Al-Qur'an). Praktik langsung 

interaksi sosial tanpa memandang latar belakang (Bakti Sosial) menghasilkan toleransi 

praktis yang lebih kuat daripada sekadar pemahaman fikih teoretis. Selain itu, 

penekanan pada rahmah dan salam dalam Tadarrus/Tahfidz secara efektif mereduksi 

potensi pemahaman Al-Qur'an yang tekstualis dan keras, serupa dengan temuan 

(Nurlaela & Arifin, 2023) mengenai pendidikan anti-kekerasan, namun 

diimplementasikan dalam konteks madrasah, bukan pesantren murni. 

Model internalisasi nilai yang ditemukan—berawal dari Kognisi (Kajian Fikih), 

diteruskan ke Afeksi (Tadarrus/Tahfidz), dan berakhir di Aksi Nyata (Bakti Sosial) 

menunjukkan superioritas dibandingkan pendekatan yang hanya mengandalkan satu 

aspek. Model ini berhasil mengatasi kelemahan yang diidentifikasi oleh (Saadah, 2021), 

yang hanya menemukan hubungan parsial antara ekstrakurikuler dan prestasi belajar 

PAI. Dalam penelitian ini, ekstrakurikuler terbukti berkontribusi pada perubahan sikap 

(karakter), yang merupakan target yang lebih tinggi dari sekadar peningkatan prestasi. 

Pola internalisasi ini sejalan dengan teori taksonomi Bloom (ranah afektif) yang 

menempatkan karakterisasi sebagai tingkatan tertinggi, mengindikasikan bahwa nilai-

nilai moderasi telah menjadi bagian inheren dari kepribadian siswa, bukan hanya 

pengetahuan yang dihafal, sehingga menghasilkan karakter yang istiqamah dan 

berkelanjutan. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada formulasi model implementasi terpadu yang 

secara eksplisit menghubungkan tiga jenis program ekstrakurikuler keagamaan dengan 

empat dimensi moderasi beragama dalam konteks MA spesifik di Lampung Selatan. Ini 

mengisi kekosongan (gap) yang ditinggalkan oleh penelitian relevan yang bersifat terlalu 

umum (peran guru PAI atau pembiasaan ibadah). Kontribusi teoretis penelitian ini 

adalah mengusulkan sebuah Model Tri Dimensi Penguatan Moderasi melalui 

Ekstrakurikuler: Intelektual-Fikih (Kognisi), Spiritual-Al-Qur'an (Afeksi), dan Sosial 

Bakti (Aksi), yang dapat diadopsi oleh madrasah lain yang menghadapi tantangan 



77 
 

serupa dalam melawan radikalisme dan eksklusivitas. Model ini memberikan kerangka 

kerja operasional yang dapat diukur, menjadikannya referensi penting bagi 

pengembangan kurikulum ekstrakurikuler PAI di madrasah-madrasah di wilayah 

Nusantara. 

Implikasi praktis dari temuan ini adalah rekomendasi kepada MA Al Ishlah untuk 

mempertahankan dan memperkuat sinergi ketiga program tersebut. Ditemukannya 

bahwa Komitmen Kebangsaan memerlukan penguatan lebih lanjut dalam kegiatan 

formal menyiratkan perlunya integrasi materi kebangsaan secara eksplisit dalam semua 

materi ekstrakurikuler, bukan hanya Fikih Tematik. Secara kebijakan, hasil penelitian ini 

menyarankan Kementerian Agama untuk mendorong model implementasi terpadu 

seperti ini sebagai pedoman resmi bagi madrasah dalam penguatan pendidikan 

moderasi beragama. Penerapan model ini akan memastikan bahwa pendidikan agama 

tidak hanya menghasilkan siswa yang taat ritual, tetapi juga warga negara yang 

bertanggung jawab, toleran, dan menjadi agen perdamaian (rahmatan lil ‘alamin) di 

tengah masyarakat majemuk 

Meskipun mendalam, penelitian memiliki beberapa keterbatasan yang perlu 

diakui. Pertama, fokus studi kasus tunggal yang spesifik di MA Al Ishlah Lampung 

Selatan, meskipun memberikan kedalaman data, membatasi generalisasi temuan ke 

madrasah lain yang memiliki konteks sosial, budaya, dan geografis yang berbeda, 

terutama madrasah di luar wilayah Lampung Selatan. Kedua, sifat penelitian kualitatif 

yang berbasis pada interpretasi dan persepsi subjek penelitian (siswa, guru, kepala 

madrasah) dapat dipengaruhi oleh bias sosial (social desirability bias), di mana responden 

cenderung memberikan jawaban yang dianggap ideal atau diharapkan. Ketiga, 

penelitian ini berfokus pada proses implementasi dan persepsi kontribusi program; 

pengukuran dampak kuantitatif jangka panjang terhadap perubahan perilaku moderasi 

siswa setelah lulus dari madrasah tidak termasuk dalam cakupan studi ini, sehingga 

penilaian terhadap sustainabilitas karakter moderasi yang terbentuk masih memerlukan 

studi lanjutan. 

Kebaruan (Novelty) penelitian ini terletak pada Model Tri-Dimensi Penguatan 

Moderasi melalui Ekstrakurikuler yang diusulkan. Berbeda dengan studi sebelumnya 

yang cenderung mengkaji peran ekstrakurikuler secara parsial atau umum, penelitian ini 

menyajikan analisis holistik dan integratif yang secara eksplisit menghubungkan tiga 

jenis program keagamaan yang berbeda (Intelektual-Fikih, Spiritual-Al-Qur'an, dan 

Sosial-Bakti) dengan empat dimensi utama moderasi beragama (Komitmen Kebangsaan, 

Toleransi, Anti-Kekerasan, Ramah Budaya) sesuai kerangka Kementerian Agama. 

Novelty ini bersifat kontekstual karena menawarkan model implementasi terpadu yang 



78 
 

telah teruji secara empiris di lingkungan MA Al Ishlah Lampung Selatan, mengisi gap 

penelitian dengan menyediakan panduan praktis dan terstruktur mengenai mekanisme 

internalisasi nilai-nilai moderasi melalui kegiatan non-formal, sehingga dapat direplikasi 

dan dijadikan best practice bagi madrasah lain di Indonesia. 

KESIMPULAN 

Hasil penelitian kualitatif deskriptif ini menunjukkan bahwa implementasi 

Program Ekstrakurikuler Keagamaan di MA Al Ishlah Lampung Selatan berjalan secara 

sistematis melalui sinergi tiga program utama Kajian Fikih Tematik (ranah kognitif), 

Tadarrus dan Tahfidz Intensif (ranah afektif/spiritual), dan Bakti Sosial Keagamaan 

(ranah psikomotorik/aksi nyata) yang terbukti berkontribusi signifikan dan holistik 

terhadap pembentukan Karakter Moderasi Beragama siswa, khususnya pada dimensi 

Toleransi, Anti-Kekerasan, dan Ramah Budaya, meskipun dimensi Komitmen 

Kebangsaan memerlukan penguatan lebih lanjut dalam materi formal. Kesimpulan dari 

temuan ini adalah bahwa efektivitas pembentukan karakter moderasi beragama di 

madrasah sangat bergantung pada Model Implementasi Tri Dimensi Terpadu yang 

menggabungkan aspek intelektual, spiritual, dan sosial, yang merupakan novelty 

penelitian ini, sebab pola internalisasi nilai-nilai moderasi berhasil bergerak dari 

pemahaman teoretis menuju aksi nyata dan pembiasaan. Oleh karena itu, Rekomendasi 

utama yang diajukan adalah agar MA Al Ishlah Lampung Selatan mempertahankan dan 

memperkuat konsistensi sinergi ketiga program tersebut dan memperluas integrasi 

Komitmen Kebangsaan dalam semua materi ekstrakurikuler; lebih lanjut, model 

implementasi terpadu ini disarankan untuk dijadikan best practice dan panduan 

operasional bagi madrasah lain di Indonesia dalam upaya penguatan pendidikan 

moderasi beragama. 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahwani, M. A. (2025). MODEL PERENCANAAN PEMBELAJARAN PAI INTEGRATIF 
BERBASIS KOMPETENSI ABAD KE-21 MENUJU GENERASI EMAS INDONESIA 
2045. SYAIKHONA: Jurnal Magister Pendidikan Agama Islam, 3(2), 1–30. 

Hamdani, F. (2024). Penguatan Sikap Religius Siswa Melalui Metode Pembiasaan di SMA 
Dwiwarna Boarding School. J-CEKI: Jurnal Cendekia Ilmiah, 3(4), 1074–1080. 

Jentoro, J., Yusro, N., Yanuarti, E., Karolina, A., & Deriwanto, D. (2020). Peran Guru PAI 
dalam Menanamkan Nilai-nilai Islam Wasatiyah Siswa. JOEAI (Journal of Education 
and Instruction), 3(1), 46–58. 

Khambali, K. (2025). Desain pembelajaran toleransi beragama pada mata pelajaran PAI melalui 
model Flipped Classroom dalam mengembangkan nilai tasamuh Fi al-islam peserta didik: 
Penelitian di SMA Ma’arif Bandung dan SMA Muhammadiyah 3 Plus Bandung. UIN 



79 
 

Sunan Gunung Djati Bandung. 

Munawaroh, D., Setiawan, D., & Aisyah, N. (2025). Peran Kegiatan Ekstrakurikuler 
ROHIS (Kerohanian Islam) dalam Membentuk Karakter Religius Siswa di SMAN 1 
Sekampung. AL-MANAR: Jurnal Komunikasi Dan Pendidikan Islam, 14(1), 69–90. 

Nasution, J. E. (2024). Analisis Filosofis Materi Buku Ajar Pendidikan Agama Islam Madrasah 
Dalam Konteks Moderasi Beragama. UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF 
KASIM RIAU. 

NAWAWI, M. L., MAULIDIN, S., & NURKHOLIK, A. (2024). Implementasi pendidikan 
karakter peduli lingkungan melalui organisasi Rohani Islam: Studi di SMK Al Ihsan 
Sukanegara. VOCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan Kejuruan, 4(2), 51–61. 

Nuraisah, S. (2023). Pembiasaan Ibadah Peserta Didik di Sekolah Menengah Pertama 
Islam Terpadu Salsabila I Boarding School Sleman. AL-MANAR: Jurnal Komunikasi 
Dan Pendidikan Islam, 12(1), 107–123. 

Nurlaela, N., & Arifin, S. (2023). Strategi Mengatasi Kekerasan Terhadap Anak Melalui 
Pesantren Ramah Anak. NUSRA: Jurnal Penelitian Dan Ilmu Pendidikan, 4(4), 1257–
1264. 

Saadah, B. (2021). Pengaruh Motivasi Mengikuti Ekstrakurikuler Pendidikan Al-Quran 
(PAQ) Dan Hasil Belajar Pendidikan Agama Islam (PAI) Terhadap Religiusitas 
Siswa Kelas V Sd Masjid Syuhada Yogyakarta. Alifbata: Jurnal Pendidikan Dasar, 1(2), 
1–16. 

Salam, M., & Mudarris, B. (2025). STRATEGI INTERNALISASI NILAI-NILAI 
MODERASI BERAGAMA SEBAGAI UPAYA PREVENTIF TERHADAP 
PEMAHAMAN RADIKALISME SISWA DI MADRASAH BERBASIS PESANTREN. 
Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 10(04), 400–414. 

SIPAHUTAR, S. N., & ZULHAM, Z. (2024). Efektivitas Ekstrakurikuler (Rohis) Dalam 
Meningkatkan Kesadaran Beribadah Siswa Di Sman 1 Na Ix X. Learning: Jurnal 
Inovasi Penelitian Pendidikan Dan Pembelajaran, 4(3), 837–849. 

Suhendi, E. (2024). Internalisasi nilai-nilai Moderasi Beragama pada mata kuliah Pendidikan 
Agama Islam: Penelitian di Fakultas Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial Universitas 
Pendidikan Indonesia. Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung. 

Sujak, A. (2025). INTERNALISASI NILAI-NILAI KEBANGSAAN MELALUI 
PEMBELAJARAN PPKN TERINTEGRASI KEGIATAN EKSTRAKURIKULER 
PRAMUKA. Journal of Composite Social Humanisme, 2(2), 32–37. 

 


