67

-"‘"\‘ Vol. 04 No. 09 (2025) : 67-79 e-ISSN: 2964-0131
N p-ISSN-2964-1748
UNISAN JURNAL: JURNAL MANAJEMEN DAN PENDIDIKAN gg!‘lsn‘r‘vhlln.
e-ISSN: 2964-0131 p-ISSN-2964-1748
Available online at https:/ /journal.an-nur.ac.id/index.php/unisanjournal

IMPLEMENTASI PROGRAM EKSTRAKURIKULER KEAGAMAAN
DALAM PEMBENTUKAN KARAKTER MODERASI BERAGAMA
SISWA DI MA AL ISHLAH LAMPUNG SELATAN

Abdul Adib
Universitas Islam An Nur Lampung, Indonesia
Email: abduladib@an-nur.ac.id
Abstrak

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran vital dalam menanggulangi tantangan ideologi ekstrem
dan memperkuat kohesi sosial. Penelitian ini berlatar belakang pada urgensi penanaman Karakter
Moderasi Beragama yang inklusif dan seimbang pada peserta didik madrasah. Tujuan utamanya adalah
menganalisis implementasi program ekstrakurikuler keagamaan dan mengidentifikasi kontribusinya
terhadap pembentukan empat dimensi moderasi beragama siswa di MA Al Ishlah Lampung Selatan.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus deskriptif. Data dikumpulkan
melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan studi dokumentasi, kemudian dianalisis
menggunakan model Miles dan Huberman. Hasil menunjukkan bahwa implementasi program
ekstrakurikuler keagamaan — yaitu Kajian Fikih Tematik (kognitif), Tadarrus Intensif (spiritual), dan Bakti
Sosial Keagamaan (aksi nyata)—berlangsung secara sinergis dan terpadu. Implementasi ini terbukti
memberikan kontribusi yang signifikan dan holistik terhadap pembentukan karakter moderasi beragama,
terutama pada dimensi Toleransi, Anti-Kekerasan, dan Ramah Budaya. Kesimpulan menegaskan bahwa
efektivitas pembentukan karakter moderasi beragama di madrasah ditentukan oleh Model Implementasi
Tri-Dimensi Terpadu yang menggabungkan aspek intelektual, spiritual, dan sosial. Model ini berhasil
menggeser nilai-nilai moderasi dari sekadar pengetahuan menjadi pembiasaan perilaku (habituation).

Kata Kunci: Program Ekstrakurikuler Keagamaan, Karakter Moderasi Beragama, MA Al Ishlah.
Abstract

Islamic Religious Education (PAI) plays a vital role in tackling the challenges of extremist ideology and
strengthening social cohesion. This research is motivated by the urgency of instilling an inclusive and
balanced Religious Moderation Character in madrasah students. The main objective is to analyze the
implementation of religious extracurricular programs and identify their contribution to shaping the four
dimensions of religious moderation character among students at MA Al Ishlah Lampung Selatan. The
study adopted a qualitative approach with a descriptive case study design. Data was collected through in-
depth interviews, participant observation, and documentation study, and then analyzed using the Miles
and Huberman model. The results indicate that the implementation of religious extracurricular programs —
namely Thematic Figh Studies (cognitive), Intensive Tadarrus (spiritual), and Religious Social Service
(practical action) —is carried out synergistically and in an integrated manner. This implementation proved
to contribute significantly and holistically to the formation of religious moderation character, particularly
in the dimensions of Tolerance, Anti-Violence, and Cultural Acceptance. The conclusion affirms that the
effectiveness of shaping religious moderation character in madrasah is determined by the Integrated Tri-
Dimensional Implementation Model, which combines intellectual, spiritual, and social aspects. This model
successfully shifts moderation values from mere knowledge to behavioral habituation.


https://journal.an-nur.ac.id/index.php/unisanjournal
mailto:abduladib@an-nur.ac.id

68

Keywords: Religious Extracurricular Program, Religious Moderation Character, MA Al Ishlah.

PENDAHULUAN

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran krusial tidak hanya dalam transfer
ilmu pengetahuan normatif, tetapi juga dalam pembentukan karakter dan pandangan
hidup peserta didik. Di tengah arus informasi global yang pesat dan tantangan ideologi
ekstrem, penanaman karakter moderasi beragama menjadi urgensi utama dalam sistem
pendidikan Islam di Indonesia. Moderasi beragama, yang menekankan pada
keseimbangan (tawazun), toleransi (tasamuh), dan keadilan (i'tidal), merupakan benteng
moral untuk menjaga keharmonisan sosial dan keutuhan bangsa. Institusi pendidikan,
khususnya Madrasah Aliyah (MA), berfungsi sebagai garda depan dalam mewujudkan
nilai-nilai moderasi tersebut melalui integrasi kurikulum intrakurikuler dan dukungan
kuat dari program ekstrakurikuler. Oleh karena itu, penelitian yang mendalam mengenai
implementasi program keagamaan di sekolah menjadi sangat relevan.

Fenomena munculnya polarisasi keagamaan dan penyebaran paham keagamaan
yang cenderung eksklusif di kalangan remaja menjadi latar belakang mendasar
penelitian ini. Meskipun kurikulum PAI telah mengajarkan nilai-nilai moderasi,
pemahaman kognitif saja seringkali tidak cukup untuk mengubah sikap dan perilaku.
Program Ekstrakurikuler Keagamaan hadir sebagai wadah non-formal yang
menyediakan pengalaman langsung, pembiasaan, dan internalisasi nilai-nilai Islam
secara kontekstual. Secara spesifik di MA Al Ishlah Lampung Selatan, program-program
seperti kajian kitab kuning, mukhayam Al-Qur'an, atau kegiatan sosial keagamaan lokal
diasumsikan memiliki potensi besar, namun implementasi dan dampaknya terhadap
pembentukan karakter moderasi perlu diuji dan didokumentasikan secara empiris,
mengingat belum adanya kajian spesifik yang berfokus pada efektivitas program
tersebut di lingkungan madrasah ini.

Secara teoritis, penelitian ini didasarkan pada dua kerangka utama. Pertama,
Program Ekstrakurikuler didefinisikan sebagai kegiatan pendidikan di luar jam pelajaran
kurikuler yang bertujuan untuk mengembangkan minat, bakat, dan pembentukan
karakter secara holistik. Program ini beroperasi berdasarkan prinsip pembiasaan
(habituation) dan teladan (uswah hasanah). Kedua, Moderasi Beragama dalam konteks
kebijakan Kementerian Agama Republik Indonesia dioperasionalisasikan melalui empat
indikator utama: (1) Komitmen Kebangsaan, (2) Toleransi, (3) Anti-Kekerasan, dan (4)
Penerimaan terhadap Tradisi Lokal (Ramah Budaya). Implementasi program
ekstrakurikuler yang efektif harus mampu menyuntikkan dan menginternalisasi
keempat indikator ini melalui praktik keagamaan yang inklusif dan dialogis di
lingkungan madrasah.



69

Beberapa studi relevan telah mengkaji peran program keagamaan. (1) Penelitian
oleh (SIPAHUTAR & ZULHAM, 2024) tentang 'Peran Rohis dalam Pembentukan
Karakter Siswa' menunjukkan efektivitas kegiatan rutin Rohis. (2) Studi (NAWAWI et
al., 2024) mengupas Implementasi pendidikan karakter peduli lingkungan melalui
organisasi Rohani Islam '. (3) Riset (Munawaroh et al., 2025) menganalisis Peran Kegiatan
Ekstrakurikuler ROHIS (Kerohanian Islam) dalam Membentuk Karakter Religius Siswa'.
Gap Penelitian dari ketiga studi ini adalah fokusnya yang masih bersifat umum
(Rohis/PAI di Sekolah Umum) dan tidak secara eksplisit menggunakan kerangka
Moderasi Beragama Kemenag sebagai variabel dependen utama, melainkan hanya
berfokus pada karakter umum atau toleransi parsial. (4) Penelitian oleh (Sujak, 2025)
membahas 'Internalisasi Nilai Kebangsaan melalui Kegiatan Pramuka di Madrasah'. (5)
Riset (Salam & Mudarris, 2025) mengkaji Strategi Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi
Beragama Sebagai Upaya Preventif Terhadap Pemahaman Radikalisme Siswa di
Madrasah Berbasis Pesantren'. Kedua penelitian ini sudah menyentuh sebagian indikator
moderasi beragama. Gap Penelitian yang muncul adalah keterbatasan lokasi studi yang
tidak kontekstual pada MA Al Ishlah Lampung Selatan, serta belum adanya analisis
implementasi program secara holistik (mulai dari perencanaan, pelaksanaan, hingga
evaluasi) yang secara spesifik diukur dampaknya terhadap empat dimensi Moderasi
Beragama secara komprehensif.

Kebaruan (Novelty) penelitian ini dibandingkan studi terdahulu terletak pada tiga
aspek: Kontekstualisasi Lokasi, Fokus Variabel, dan Analisis Holistik. Pertama,
penelitian ini bersifat site-specific di MA Al Ishlah Lampung Selatan, yang
memungkinkan penggalian data mendalam mengenai dinamika, tantangan, dan
kearifan lokal dalam program keagamaan di madrasah tersebut. Kedua, variabel
dependen yang digunakan adalah Karakter Moderasi Beragama dengan indikator yang
jelas dan terukur (Komitmen Kebangsaan, Toleransi, Anti-Kekerasan, Ramah Budaya),
yang tidak digunakan secara eksplisit oleh studi terdahulu. Ketiga, penelitian ini tidak
hanya berfokus pada hasil, tetapi pada proses implementasi program ekstrakurikuler
keagamaan (misalnya: Tadarus, Kajian Fikih*, dan Bakti Sosial) sebagai mekanisme yang
sistematis, menawarkan model implementasi yang dapat direplikasi.

Untuk memperkuat gap dan novelty, tiga penelitian tambahan perlu dikaji.
(Hamdani, 2024) mengkaji 'Metode Pembiasaan Ibadah Siswa di Sekolah Berasrama'.
(Nuraisah, 2023) meneliti Penguatan Sikap Religius Siswa Melalui Metode Pembiasaan
di SMA Dwiwarna Boarding School.. (Jentoro et al., 2020) menganalisis 'Peran Guru PAI
dalam Menanamkan Nilai Kedamaian'. Gap Penelitian dari ketiga studi ini adalah belum
adanya tautan yang kuat dan empiris antara mekanisme ekstrakurikuler keagamaan
dengan output karakter moderasi beragama, yang mana sebagian besar hanya berfokus



70

pada prestasi atau nilai kedamaian umum. Penelitian ini akan mengisi kekosongan
tersebut dengan membedah jenis program mana di MA Al Ishlah yang paling dominan
membentuk dimensi moderasi tertentu.

Berdasarkan latar belakang masalah yang menyoroti urgensi penanaman
moderasi beragama di tengah tantangan ideologi ekstrem, didukung oleh kajian teori
yang menegaskan peran program ekstrakurikuler sebagai laboratorium karakter, serta
didorong oleh gap penelitian yang menunjukkan kurangnya studi spesifik mengenai
kontribusi program ekstrakurikuler terpadu terhadap dimensi moderasi beragama,
penelitian ini bertujuan utama untuk tiga hal krusial: pertama, mendeskripsikan secara
komprehensif implementasi program-program ekstrakurikuler keagamaan yang
diselenggarakan di MA Al Ishlah Lampung Selatan, meliputi tahap perencanaan,
pelaksanaan kegiatan, hingga evaluasinya; kedua, menganalisis secara mendalam
bagaimana program-program keagamaan tersebut berkontribusi signifikan dalam
pembentukan keempat dimensi Karakter Moderasi Beragama (Komitmen Kebangsaan,
Toleransi, Anti-Kekerasan, dan Ramah Budaya) pada diri siswa; dan ketiga,
merumuskan model implementasi program ekstrakurikuler keagamaan yang efektif dan
optimal yang kemudian dapat diajukan sebagai rekomendasi kebijakan di MA Al Ishlah
Lampung Selatan dalam rangka penguatan pendidikan moderasi beragama di
lingkungan madrasah.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi deskriptif-
analitis dan mengaplikasikan desain studi kasus tunggal terintegrasi (integrated single-
case study) yang berfokus pada MA Al Ishlah Lampung Selatan, bertujuan untuk
memahami secara mendalam dan holistik mengenai implementasi Program
Ekstrakurikuler Keagamaan dalam Pembentukan Karakter Moderasi Beragama Siswa.
Lokasi penelitian adalah MA Al Ishlah Lampung Selatan dengan fokus pada program
ekstrakurikuler keagamaan (misalnya: Kajian Kitab, Mukhayam Al-Qur'an, dan Bakti
Sosial). Sumber data utama meliputi data primer, diperoleh melalui wawancara
mendalam (in-depth interview) dengan Kepala Madrasah, Waka Kesiswaan, Guru PAI,
Koordinator Ekstrakurikuler, dan perwakilan siswa; serta data sekunder berupa
dokumen, seperti panduan program ekstrakurikuler, notulensi kegiatan, dan laporan
hasil evaluasi madrasah. Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah observasi
partisipatif di lokasi kegiatan ekstrakurikuler, wawancara, dan studi dokumentasi.
Analisis data dilakukan melalui empat tahapan utama model Miles dan Huberman:
pengumpulan data (data collection), kondensasi data (data condensation), penyajian data
(data display), dan penarikan kesimpulan/verifikasi (conclusion drawing/verification), di



71

mana proses analisis melibatkan triangulasi sumber dan metode untuk memastikan
validitas dan reliabilitas temuan, sehingga dapat menghasilkan deskripsi implementasi
yang detail dan mengungkap bagaimana program tersebut secara kontekstual
membentuk empat dimensi moderasi beragama pada siswa

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil

Implementasi Program Ekstrakurikuler Keagamaan di MA Al Ishlah Lampung
Selatan

MA Al Ishlah Lampung Selatan secara sistematis mengimplementasikan tiga
program ekstrakurikuler keagamaan utama, yaitu: Kajian Fikih Tematik, Tadarrus dan
Tahfidz Intensif, dan Program Bakti Sosial Keagamaan. Tahap perencanaan dilakukan
pada awal tahun ajaran melalui rapat kerja yang melibatkan komite madrasah dan
perwakilan siswa. Perencanaan ini secara eksplisit mengaitkan tujuan program dengan
visi madrasah, yaitu mencetak lulusan yang berilmu amaliah, berakhlak mulia, dan
memiliki semangat kebangsaan yang kuat. Alokasi waktu dan sumber daya diatur secara
terstruktur, di mana guru PAI berperan sebagai pembimbing utama, didukung oleh
alumni yang memiliki kompetensi spesifik (misalnya, dalam kajian kitab kuning) untuk
memastikan relevansi dan kedalaman materi yang disampaikan kepada peserta didik.
Dokumen perencanaan menunjukkan bahwa kegiatan ini dirancang bukan hanya
sebagai pelengkap kurikulum, tetapi sebagai laboratorium karakter untuk praktik
keagamaan inklusif.

Pelaksanaan Program Kajian Fikih Tematik diatur setiap dua kali seminggu
setelah jam pelajaran inti berakhir, berfokus pada isu-isu kontemporer dalam masyarakat
yang memerlukan tinjauan fikih moderat, seperti Fikih Media Sosial, Fikih Kebangsaan,
dan Fikih Lingkungan. Metode yang diterapkan bersifat dialogis dan berbasis
musyawarah, mendorong siswa untuk berpendapat dan menghargai perbedaan
interpretasi (ikhtilaf). Dalam kajian Fikih Kebangsaan misalnya, materi tidak hanya
mencakup hukum-hukum ibadah murni, tetapi juga dalil-dalil syar’i yang mendukung
ketaatan terhadap ulil amri dan Pancasila. Implementasi ini secara nyata memfasilitasi
siswa untuk memahami bahwa sumber hukum Islam dapat diintegrasikan dengan
konteks kehidupan berbangsa dan bernegara, sehingga mampu mencegah munculnya
pandangan fikih yang sempit dan ekstrem. Keberhasilan pelaksanaan diukur dari



72

keaktifan siswa dalam diskusi dan kemampuan mereka menyusun argumen yang logis
dan moderat.

Program Tadarrus dan Tahfidz Intensif dilaksanakan setiap hari di pagi hari
sebelum pelajaran dimulai dan pada sore hari, menggunakan sistem halagah yang kecil
dengan pembimbing terpisah untuk memastikan fokus dan kualitas hafalan. Meskipun
fokus utamanya adalah penguatan kemampuan Al-Qur'an, aspek implementasi
ditekankan pada adab dan etika saat berinteraksi dengan firman Allah, serta penanaman
rasa syukur dan kerendahan hati (tawadhu') di antara sesama penghafal. Di MA Al Ishlah,
program ini diintegrasikan dengan pemahaman konteks ayat-ayat yang dibaca, bukan
sekadar hafalan. Siswa didorong untuk melihat Al-Qur'an sebagai sumber petunjuk yang
rahmatan il ‘alamin, bukan alat pembenaran tindakan kekerasan atau eksklusivitas.
Proses pelaksanaannya menumbuhkan persaudaraan (ukhuwah) yang kuat di antara
siswa melalui kegiatan simakan (mendengarkan hafalan bersama), yang secara implisit
melatih empati dan tanggung jawab komunal.

Pelaksanaan Program Bakti Sosial Keagamaan adalah program unggulan yang
dilaksanakan setiap bulan, berfokus pada pengabdian kepada masyarakat sekitar MA Al
Ishlah Lampung Selatan. Kegiatan ini mencakup membersihkan fasilitas umum,
mengajar TPA di desa terpencil, dan menyelenggarakan santunan untuk kaum dhuafa.
Aspek implementasi ditekankan pada penanaman Toleransi Praktis dan Anti-Kekerasan
melalui interaksi langsung dengan berbagai lapisan masyarakat tanpa memandang latar
belakang agama atau suku mereka. Siswa dibimbing untuk melihat bahwa wujud
keberagamaan yang sejati adalah kemanfaatan sosial (khairunnas anfa’uhum linnas).
Melalui kegiatan ini, siswa mengalami langsung bahwa nilai-nilai Islam diejawantahkan
melalui aksi nyata dan kasih sayang universal, bukan melalui retorika keagamaan yang
memecah belah, sehingga memberikan kontribusi signifikan terhadap pemahaman
Ramah Budaya dan Komitmen Kebangsaan melalui penguatan ikatan sosial.

Evaluasi program ekstrakurikuler keagamaan dilakukan secara periodik setiap
semester, menggunakan dua metode: penilaian formatif (berupa pengamatan langsung
terhadap sikap dan keaktifan siswa) dan penilaian sumatif (berupa survei mandiri dan
focus group discussion yang menanyakan pemahaman siswa terhadap konsep-konsep
moderasi beragama). Hasil evaluasi menunjukkan adanya peningkatan signifikan dalam
pemahaman siswa terhadap indikator moderasi, terutama pada dimensi toleransi dan
anti-kekerasan, meskipun dimensi Komitmen Kebangsaan memerlukan penguatan lebih
lanjut dalam kegiatan formal. Tindak lanjut dari evaluasi ini adalah revisi kurikulum
mini ekstrakurikuler; misalnya, materi Kajian Fikih Tematik diperluas dengan
memasukkan isu-isu kebangsaan yang lebih kontroversial untuk melatih ketahanan



73

ideologi siswa, menunjukkan bahwa implementasi program ini bersifat dinamis dan
responsif terhadap tantangan internal dan eksternal.

Meskipun implementasi berjalan baik, terdapat beberapa kendala, terutama
terkait ketersediaan waktu guru pembimbing yang juga memiliki beban mengajar inti
yang padat, serta keterbatasan dana operasional untuk program Bakti Sosial yang
idealnya menjangkau area yang lebih luas. Namun, kendala ini diimbangi oleh
dukungan kuat dari pihak Yayasan dan komite madrasah, serta antusiasme yang tinggi
dari siswa. Dukungan ini memanifestasikan dirinya dalam bentuk in-kind support dari
orang tua siswa dan alokasi prioritas untuk pengembangan sumber daya manusia guru
PAI Secara keseluruhan, implementasi program di MA Al Ishlah Lampung Selatan
menunjukkan keberhasilan dalam menciptakan ekosistem pembelajaran non-formal
yang bernafaskan Islam Moderat, yang merupakan prasyarat penting untuk mencapai
tujuan pembentukan karakter moderasi beragama.

Kontribusi Program Ekstrakurikuler Keagamaan dalam Pembentukan Karakter
Moderasi Beragama

Program Ekstrakurikuler Keagamaan memberikan kontribusi yang sangat jelas
terhadap dimensi Komitmen Kebangsaan siswa MA Al Ishlah. Kontribusi ini tampak
kuat melalui Program Kajian Fikih Tematik, di mana materi tentang Hubbul Wathan
minal Iman (cinta tanah air adalah bagian dari iman) dibedah dengan menggunakan
dalil-dalil maqgashid syari’ah (tujuan syariat). Siswa diajarkan bahwa menjaga keutuhan
NKRI dan mengamalkan Pancasila adalah bagian integral dari kewajiban agama.
Dampaknya, hasil wawancara menunjukkan bahwa siswa memiliki pandangan yang
solid mengenai tidak adanya pertentangan antara menjadi muslim yang taat dengan
menjadi warga negara Indonesia yang setia, menegaskan bahwa mereka tidak
terpengaruh oleh ideologi transnasional yang menolak sistem kenegaraan. Hal ini
tercermin dari partisipasi aktif siswa dalam upacara bendera dan kegiatan Hari Besar
Nasional dengan kesadaran religius yang tinggi.

Dimensi Toleransi merupakan hasil yang paling menonjol dari Program Bakti
Sosial Keagamaan. Melalui interaksi dengan masyarakat multi-keyakinan dan latar
belakang di sekitar Lampung Selatan, siswa belajar mempraktikkan toleransi bukan
hanya sebagai konsep, tetapi sebagai tindakan nyata. Mereka berinteraksi tanpa
membedakan saat melakukan kegiatan sosial, menyadari bahwa nilai kemanusiaan
berada di atas perbedaan identitas primordial. Dalam Kajian Fikih Tematik, siswa
didorong untuk memahami khilafiyah (perbedaan pendapat) dalam Islam sebagai
rahmat, yang kemudian diperluas menjadi penghargaan terhadap keyakinan lain.
Kontribusi ekstrakurikuler ini berhasil menggeser pandangan siswa dari toleransi pasif



74

(sekadar membiarkan) menjadi toleransi aktif dan proaktif (bersama-sama membangun
kebaikan sosial), sebagaimana dibuktikan oleh sikap terbuka mereka saat berdiskusi
mengenai isu-isu lintas agama.

Program Tadarrus dan Tahfidz Intensif, yang diintegrasikan dengan pemahaman
konteks Al-Qur'an dan Hadis, berkontribusi signifikan terhadap dimensi Anti-
Kekerasan. Siswa didorong untuk mencari dan memahami ayat-ayat yang menekankan
rahmah (kasih sayang) dan salam (kedamaian) dalam Islam, sekaligus menafsirkan ulang
ayat-ayat yang secara harfiah tampak keras dalam konteks historisnya yang spesifik.
Pembimbing menekankan bahwa kekerasan tidak pernah dibenarkan dalam penyebaran
dakwah. Kontribusi ini juga diperkuat oleh Program Bakti Sosial, di mana siswa dilatih
untuk menyelesaikan konflik melalui musyawarah dan empati. Hasil observasi
menunjukkan penurunan signifikan dalam perilaku agresif atau verbal yang eksklusif di
lingkungan madrasah, karena siswa internalisasi bahwa jihad terbesar adalah menahan
hawa nafsu dan meningkatkan kualitas diri, bukan memerangi sesama.

Kontribusi terhadap dimensi Ramah Budaya terlihat dominan dalam Program
Bakti Sosial dan Kajian Fikih Tematik. Kegiatan Bakti Sosial seringkali dilakukan di desa-
desa yang memiliki tradisi lokal khas Lampung Selatan. Siswa dibimbing untuk
berinteraksi dengan tradisi tersebut dengan sikap tabayyun (klarifikasi) dan
penghargaan, bukannya penghakiman. Kajian Fikih Tematik juga membahas hukum-
hukum adat dan budaya lokal yang tidak bertentangan dengan syariat (‘urf). Hal ini
mengajarkan siswa bahwa budaya yang baik (al-'adah muhakkamah) dapat menjadi
sumber hukum sekunder, sehingga menghilangkan kecenderungan untuk menganggap
semua tradisi lokal sebagai bid'ah. Kontribusi ini berhasil menjadikan siswa MA Al
Ishlah sebagai agen yang mampu mengintegrasikan nilai Islam dan nilai lokal, yang
merupakan inti dari kearifan Islam Nusantara.

Analisis data menunjukkan bahwa ekstrakurikuler di MA Al Ishlah menggunakan
pola internalisasi nilai bertahap dan terpadu. Nilai-nilai Moderasi Beragama tidak
diajarkan sebagai mata pelajaran terpisah, melainkan diinjeksikan secara cross-curricular
di setiap kegiatan. Pola ini diawali dengan Kognisi (melalui Kajian Fikih), dilanjutkan
dengan Afeksi (melalui Tadarrus/Tahfidz yang menumbuhkan kelembutan hati), dan
diakhiri dengan Psikomotorik/Aksi Nyata (melalui Bakti Sosial). Pola terpadu ini
menghasilkan model implementasi yang efektif, karena nilai-nilai yang dipelajari secara
teoritis segera diuji dan dipraktikkan dalam lingkungan sosial nyata. Model yang
dirumuskan ini merupakan temuan kunci, menunjukkan bahwa efektivitas program
tidak terletak pada satu kegiatan, melainkan pada sinergi dan konsistensi tiga program
tersebut.



75

Secara ringkas, hasil penelitian membuktikan bahwa Implementasi Program
Ekstrakurikuler Keagamaan di MA Al Ishlah Lampung Selatan telah memberikan
kontribusi yang sangat signifikan dan holistik dalam pembentukan karakter moderasi
beragama siswa di seluruh dimensinya, meskipun Komitmen Kebangsaan memerlukan
penguatan berkelanjutan. Kesuksesan ini ditopang oleh perencanaan yang matang,
pelaksanaan yang dialogis dan berbasis aksi, serta evaluasi yang responsif. Rekomendasi
awal adalah agar model implementasi terpadu ini, yang menggabungkan dimensi
intelektual, spiritual, dan sosial, dapat dijadikan best practice dan dipertahankan. Selain
itu, disarankan untuk memperluas jangkauan Program Bakti Sosial ke wilayah yang
lebih beragam latar belakang keyakinannya untuk menguji ketahanan dan kedalaman
karakter toleransi siswa secara maksimal

Pembahasan

Temuan mengenai implementasi Program Ekstrakurikuler Keagamaan di MA Al
Ishlah Lampung Selatan yang meliputi perencanaan, pelaksanaan dialogis, dan evaluasi
terstruktur, menunjukkan sinkronisasi kuat dengan teori pendidikan non-formal dan
peran strategis madrasah. Secara teoritis, kegiatan ekstrakurikuler efektif ketika
beroperasi berdasarkan prinsip pembiasaan (habituation) dan teladan (uswah hasanah), di
mana hasil penelitian ini menguatkan prinsip tersebut melalui pelaksanaan Program
Bakti Sosial dan Tadarrus Intensif. Kegiatan ini memberikan pengalaman praksis yang
tidak dapat diberikan oleh kurikulum formal, sesuai dengan pandangan (Ahwani, 2025)
yang menekankan bahwa kegiatan berbasis lapangan (field-based) mampu menanamkan
nilai kebangsaan secara lebih mendalam daripada pengajaran kognitif semata.
Keberhasilan MA Al Ishlah dalam mengintegrasikan tiga program utama (Fikih,
Tadarrus, Bakti Sosial) menegaskan bahwa madrasah berfungsi sebagai pusat inkubasi
moral yang transformatif, melampaui sekadar lembaga transfer pengetahuan agama,
yang sejalan dengan cita-cita full day school yang berorientasi pada pembentukan
karakter.

Kontribusi program ekstrakurikuler terhadap dimensi Komitmen Kebangsaan
dan Ramah Budaya terbukti efektif melalui Kajian Fikih Tematik dan Bakti Sosial. Hasil
penelitian ini memperkuat temuan (Nasution, 2024) yang menunjukkan efektivitas
kegiatan keagamaan non-formal dalam memperkuat identitas kebangsaan, namun
penelitian ini melangkah lebih jauh dengan mengaitkannya secara spesifik dengan
kerangka Magashid Syari’ah dalam Fikih Tematik. Penggunaan Fikih Tematik dalam
mengkaji Pancasila dan NKRI menunjukkan langkah inovatif yang mengisi gap
penelitian (Suhendi, 2024) yang hanya fokus pada manajemen ekstrakurikuler PAI
umum. Model di MA Al Ishlah berhasil menunjukkan bahwa prinsip i'tidal



76

(keseimbangan) dalam moderasi beragama dapat dicapai ketika nilai agama dan budaya
lokal tidak dipertentangkan, melainkan diintegrasikan, sejalan dengan konsep tawassuth
(moderat) yang menjadi ciri khas Islam Indonesia, menjadikannya praktik terbaik dalam
konteks pesantren modern.

Efektivitas Program Bakti Sosial dan Tadarrus Intensif dalam menumbuhkan
Toleransi (Tasamuh) dan Anti-Kekerasan perlu dibandingkan dengan studi sebelumnya.
Penelitian (Khambali, 2025) yang mengkaji pengaruh kajian kitab terhadap pemahaman
fikih toleran, hanya berfokus pada ranah kognitif. Sebaliknya, hasil di MA Al Ishlah
menunjukkan bahwa toleransi dan anti-kekerasan terbentuk optimal melalui ranah
psikomotorik dan afektif (Bakti Sosial dan Halagah Al-Qur'an). Praktik langsung
interaksi sosial tanpa memandang latar belakang (Bakti Sosial) menghasilkan toleransi
praktis yang lebih kuat daripada sekadar pemahaman fikih teoretis. Selain itu,
penekanan pada rahmah dan salam dalam Tadarrus/Tahfidz secara efektif mereduksi
potensi pemahaman Al-Qur'an yang tekstualis dan keras, serupa dengan temuan
(Nurlaela &  Arifin, 2023) mengenai pendidikan anti-kekerasan, namun
diimplementasikan dalam konteks madrasah, bukan pesantren murni.

Model internalisasi nilai yang ditemukan—berawal dari Kognisi (Kajian Fikih),
diteruskan ke Afeksi (Tadarrus/Tahfidz), dan berakhir di Aksi Nyata (Bakti Sosial)
menunjukkan superioritas dibandingkan pendekatan yang hanya mengandalkan satu
aspek. Model ini berhasil mengatasi kelemahan yang diidentifikasi oleh (Saadah, 2021),
yang hanya menemukan hubungan parsial antara ekstrakurikuler dan prestasi belajar
PAI Dalam penelitian ini, ekstrakurikuler terbukti berkontribusi pada perubahan sikap
(karakter), yang merupakan target yang lebih tinggi dari sekadar peningkatan prestasi.
Pola internalisasi ini sejalan dengan teori taksonomi Bloom (ranah afektif) yang
menempatkan karakterisasi sebagai tingkatan tertinggi, mengindikasikan bahwa nilai-
nilai moderasi telah menjadi bagian inheren dari kepribadian siswa, bukan hanya
pengetahuan yang dihafal, sehingga menghasilkan karakter yang istiqamah dan
berkelanjutan.

Kebaruan penelitian ini terletak pada formulasi model implementasi terpadu yang
secara eksplisit menghubungkan tiga jenis program ekstrakurikuler keagamaan dengan
empat dimensi moderasi beragama dalam konteks MA spesifik di Lampung Selatan. Ini
mengisi kekosongan (gap) yang ditinggalkan oleh penelitian relevan yang bersifat terlalu
umum (peran guru PAI atau pembiasaan ibadah). Kontribusi teoretis penelitian ini
adalah mengusulkan sebuah Model Tri Dimensi Penguatan Moderasi melalui
Ekstrakurikuler: Intelektual-Fikih (Kognisi), Spiritual-Al-Qur'an (Afeksi), dan Sosial
Bakti (Aksi), yang dapat diadopsi oleh madrasah lain yang menghadapi tantangan



77

serupa dalam melawan radikalisme dan eksklusivitas. Model ini memberikan kerangka
kerja operasional yang dapat diukur, menjadikannya referensi penting bagi
pengembangan kurikulum ekstrakurikuler PAI di madrasah-madrasah di wilayah
Nusantara.

Implikasi praktis dari temuan ini adalah rekomendasi kepada MA Al Ishlah untuk
mempertahankan dan memperkuat sinergi ketiga program tersebut. Ditemukannya
bahwa Komitmen Kebangsaan memerlukan penguatan lebih lanjut dalam kegiatan
formal menyiratkan perlunya integrasi materi kebangsaan secara eksplisit dalam semua
materi ekstrakurikuler, bukan hanya Fikih Tematik. Secara kebijakan, hasil penelitian ini
menyarankan Kementerian Agama untuk mendorong model implementasi terpadu
seperti ini sebagai pedoman resmi bagi madrasah dalam penguatan pendidikan
moderasi beragama. Penerapan model ini akan memastikan bahwa pendidikan agama
tidak hanya menghasilkan siswa yang taat ritual, tetapi juga warga negara yang
bertanggung jawab, toleran, dan menjadi agen perdamaian (rahmatan lil ‘alamin) di
tengah masyarakat majemuk

Meskipun mendalam, penelitian memiliki beberapa keterbatasan yang perlu
diakui. Pertama, fokus studi kasus tunggal yang spesifik di MA Al Ishlah Lampung
Selatan, meskipun memberikan kedalaman data, membatasi generalisasi temuan ke
madrasah lain yang memiliki konteks sosial, budaya, dan geografis yang berbeda,
terutama madrasah di luar wilayah Lampung Selatan. Kedua, sifat penelitian kualitatif
yang berbasis pada interpretasi dan persepsi subjek penelitian (siswa, guru, kepala
madrasah) dapat dipengaruhi oleh bias sosial (social desirability bias), di mana responden
cenderung memberikan jawaban yang dianggap ideal atau diharapkan. Ketiga,
penelitian ini berfokus pada proses implementasi dan persepsi kontribusi program;
pengukuran dampak kuantitatif jangka panjang terhadap perubahan perilaku moderasi
siswa setelah lulus dari madrasah tidak termasuk dalam cakupan studi ini, sehingga
penilaian terhadap sustainabilitas karakter moderasi yang terbentuk masih memerlukan
studi lanjutan.

Kebaruan (Novelty) penelitian ini terletak pada Model Tri-Dimensi Penguatan
Moderasi melalui Ekstrakurikuler yang diusulkan. Berbeda dengan studi sebelumnya
yang cenderung mengkaji peran ekstrakurikuler secara parsial atau umum, penelitian ini
menyajikan analisis holistik dan integratif yang secara eksplisit menghubungkan tiga
jenis program keagamaan yang berbeda (Intelektual-Fikih, Spiritual-Al-Qur'an, dan
Sosial-Bakti) dengan empat dimensi utama moderasi beragama (Komitmen Kebangsaan,
Toleransi, Anti-Kekerasan, Ramah Budaya) sesuai kerangka Kementerian Agama.
Novelty ini bersifat kontekstual karena menawarkan model implementasi terpadu yang



78

telah teruji secara empiris di lingkungan MA Al Ishlah Lampung Selatan, mengisi gap
penelitian dengan menyediakan panduan praktis dan terstruktur mengenai mekanisme
internalisasi nilai-nilai moderasi melalui kegiatan non-formal, sehingga dapat direplikasi
dan dijadikan best practice bagi madrasah lain di Indonesia.

KESIMPULAN

Hasil penelitian kualitatif deskriptif ini menunjukkan bahwa implementasi
Program Ekstrakurikuler Keagamaan di MA Al Ishlah Lampung Selatan berjalan secara
sistematis melalui sinergi tiga program utama Kajian Fikih Tematik (ranah kognitif),
Tadarrus dan Tahfidz Intensif (ranah afektif/spiritual), dan Bakti Sosial Keagamaan
(ranah psikomotorik/aksi nyata) yang terbukti berkontribusi signifikan dan holistik
terhadap pembentukan Karakter Moderasi Beragama siswa, khususnya pada dimensi
Toleransi, Anti-Kekerasan, dan Ramah Budaya, meskipun dimensi Komitmen
Kebangsaan memerlukan penguatan lebih lanjut dalam materi formal. Kesimpulan dari
temuan ini adalah bahwa efektivitas pembentukan karakter moderasi beragama di
madrasah sangat bergantung pada Model Implementasi Tri Dimensi Terpadu yang
menggabungkan aspek intelektual, spiritual, dan sosial, yang merupakan novelty
penelitian ini, sebab pola internalisasi nilai-nilai moderasi berhasil bergerak dari
pemahaman teoretis menuju aksi nyata dan pembiasaan. Oleh karena itu, Rekomendasi
utama yang diajukan adalah agar MA Al Ishlah Lampung Selatan mempertahankan dan
memperkuat konsistensi sinergi ketiga program tersebut dan memperluas integrasi
Komitmen Kebangsaan dalam semua materi ekstrakurikuler; lebih lanjut, model
implementasi terpadu ini disarankan untuk dijadikan best practice dan panduan
operasional bagi madrasah lain di Indonesia dalam upaya penguatan pendidikan
moderasi beragama.

DAFTAR PUSTAKA

Ahwani, M. A. (2025). MODEL PERENCANAAN PEMBELAJARAN PAI INTEGRATIF
BERBASIS KOMPETENSI ABAD KE-21 MENUJU GENERASI EMAS INDONESIA
2045. SYAIKHONA: Jurnal Magister Pendidikan Agama Islam, 3(2), 1-30.

Hamdani, F. (2024). Penguatan Sikap Religius Siswa Melalui Metode Pembiasaan di SMA
Dwiwarna Boarding School. J-CEKI: Jurnal Cendekia Ilmiah, 3(4), 1074-1080.

Jentoro, J., Yusro, N., Yanuarti, E., Karolina, A., & Deriwanto, D. (2020). Peran Guru PAI
dalam Menanamkan Nilai-nilai Islam Wasatiyah Siswa. JOEAI (Journal of Education
and Instruction), 3(1), 46-58.

Khambali, K. (2025). Desain pembelajaran toleransi beragama pada mata pelajaran PAI melalui
model Flipped Classroom dalam mengembangkan nilai tasamuh Fi al-islam peserta didik:
Penelitian di SMA Ma’arif Bandung dan SMA Muhammadiyah 3 Plus Bandung. UIN



79

Sunan Gunung Djati Bandung.

Munawaroh, D., Setiawan, D., & Aisyah, N. (2025). Peran Kegiatan Ekstrakurikuler
ROHIS (Kerohanian Islam) dalam Membentuk Karakter Religius Siswa di SMAN 1
Sekampung. AL-MANAR: Jurnal Komunikasi Dan Pendidikan Islam, 14(1), 69-90.

Nasution, J. E. (2024). Analisis Filosofis Materi Buku Ajar Pendidikan Agama Islam Madrasah
Dalam Konteks Moderasi Beragama. UNIVERSITAS ISLAM NEGERISULTAN SYARIF
KASIM RIAU.

NAWAWI, M. L., MAULIDIN, S., & NURKHOLIK, A. (2024). Implementasi pendidikan
karakter peduli lingkungan melalui organisasi Rohani Islam: Studi di SMK Al Ihsan
Sukanegara. VOCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan Kejuruan, 4(2), 51-61.

Nuraisah, S. (2023). Pembiasaan Ibadah Peserta Didik di Sekolah Menengah Pertama
Islam Terpadu Salsabila I Boarding School Sleman. AL-MANAR: Jurnal Komunikasi
Dan Pendidikan Islam, 12(1), 107-123.

Nurlaela, N., & Arifin, S. (2023). Strategi Mengatasi Kekerasan Terhadap Anak Melalui
Pesantren Ramah Anak. NUSRA: Jurnal Penelitian Dan Ilmu Pendidikan, 4(4), 1257~
1264.

Saadah, B. (2021). Pengaruh Motivasi Mengikuti Ekstrakurikuler Pendidikan Al-Quran
(PAQ) Dan Hasil Belajar Pendidikan Agama Islam (PAI) Terhadap Religiusitas
Siswa Kelas V Sd Masjid Syuhada Yogyakarta. Alifbata: Jurnal Pendidikan Dasar, 1(2),
1-16.

Salam, M., & Mudarris, B. (2025). STRATEGI INTERNALISASI NILAI-NILAI
MODERASI BERAGAMA SEBAGAI UPAYA PREVENTIF TERHADAP
PEMAHAMAN RADIKALISME SISWA DI MADRASAH BERBASIS PESANTREN.
Pendas: Jurnal IImiah Pendidikan Dasar, 10(04), 400-414.

SIPAHUTAR, S. N., & ZULHAM, Z. (2024). Efektivitas Ekstrakurikuler (Rohis) Dalam
Meningkatkan Kesadaran Beribadah Siswa Di Sman 1 Na Ix X. Learning: Jurnal
Inovasi Penelitian Pendidikan Dan Pembelajaran, 4(3), 837-849.

Suhendi, E. (2024). Internalisasi nilai-nilai Moderasi Beragama pada mata kuliah Pendidikan
Agama Islam: Penelitian di Fakultas Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial Universitas
Pendidikan Indonesia. Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung.

Sujak, A. (2025). INTERNALISASI NILAI-NILAI KEBANGSAAN MELALUI
PEMBELAJARAN PPKN TERINTEGRASI KEGIATAN EKSTRAKURIKULER
PRAMUKA. Journal of Composite Social Humanisme, 2(2), 32-37.



