LAMPUNG

Vol. 04 No. 5 (2025) : 01-10 e-ISSN: 2964-0131
pP-ISSN-2964-1748
UNISAN JURNAL: JURNAL MANAJEMEN DAN PENDIDIKAN [ ggll,%ﬂh
e-ISSN: 2964-0131 p-ISSN-2964-1748
Available online at https:/ /journal.an-nur.ac.id/index.php/unisanjournal

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM BERBASIS MULTIDISIPLINER:
HARMONISASI AKAL, WAHYU, DAN NILAI-NILAI MORAL

Achmad Asrori

Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia
Email: a.asrori@radenintan.ac.id

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep pendidikan Agama Islam berbasis multidisipliner yang
mengintegrasikan akal, wahyu, dan nilai-nilai moral, serta mengevaluasi implementasinya dalam konteks pendidikan
Islam kontemporer. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif jenis studi pustaka, penelitian ini menganalisis
literatur Kklasik dan kontemporer tentang pemikiran pendidikan Islam dan model pembelajaran integratif. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa integrasi akal dan wahyu merupakan fondasi penting dalam membentuk kerangka
pendidikan Islam yang utuh dan kontekstual. Akal berfungsi sebagai alat tafsir realitas, sementara wahyu memberikan
arah nilai yang absolut, keduanya saling menopang dalam proses pembelajaran yang kritis dan reflektif. Sementara
itu, nilai-nilai moral menjadi muara dari proses internalisasi yang lahir dari harmonisasi rasionalitas dan spiritualitas.
Internalisasi nilai moral yang dilakukan secara kontekstual dan aplikatif terbukti lebih efektif dalam membentuk
karakter siswa dibandingkan dengan pendekatan kognitif semata. Penelitian ini menegaskan bahwa pendekatan
multidisipliner dalam Pendidikan Agama Islam dapat menjadi model alternatif yang transformatif untuk menjawab
tantangan degradasi moral, disorientasi nilai, dan kekeringan spiritual di era modern. Oleh karena itu, rekonstruksi
pendidikan Islam yang holistik, dialogis, dan berorientasi pada penguatan karakter menjadi urgensi strategis dalam
dunia pendidikan saat ini.

Kata kunci: Pendidikan Agama Islam, Multidisipliner, Akal, Wahyu, Moralitas
Abstract

This study aims to examine the concept of multidisciplinary-based Islamic Religious Education (PAI) that integrates
reason, revelation, and moral values, as well as to evaluate its implementation within the context of contemporary
Islamic education. Using a qualitative approach through library research, this study analyzes both classical and modern
literature on Islamic educational thought and integrative learning models. The findings reveal that the integration of
reason and revelation forms a vital foundation for a holistic and contextual Islamic education framework. Reason
serves as a tool for interpreting reality, while revelation offers absolute normative guidance, both of which are essential
for a reflective and critical learning process. Furthermore, moral values emerge as the culmination of internalization
derived from the harmony of rationality and spirituality. Contextual and experiential moral education proves to be
more effective in shaping students' character than purely cognitive approaches. This research concludes that a
multidisciplinary approach in Islamic Religious Education offers a transformative model to address moral degradation,
value disorientation, and spiritual dryness in the modern era. Hence, the reconstruction of Islamic education towards
a holistic, dialogical, and character-oriented paradigm is a strategic necessity in today’s educational landscape.

Keywords: Islamic Religious Education, Multidisciplinary, Reason, Revelation, Morality

PENDAHULUAN

Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan salah satu pilar penting dalam sistem
pendidikan nasional yang bertujuan membentuk peserta didik yang tidak hanya cerdas
secara intelektual, tetapi juga beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia. Namun, realitas


https://journal.an-nur.ac.id/index.php/unisanjournal
mailto:a.asrori@radenintan.ac.id

pendidikan saat ini menunjukkan adanya kesenjangan antara pencapaian kognitif
dengan pencapaian afektif dan moral. Banyak peserta didik yang berhasil secara
akademik namun mengalami krisis etika, menunjukkan bahwa pendidikan yang bersifat
parsial dan terpisah dari nilai-nilai spiritual serta moralitas kurang mampu menjawab
kompleksitas tantangan zaman.

Salah satu pendekatan alternatif yang ditawarkan untuk menjawab tantangan
tersebut adalah pendekatan multidisipliner dalam PAI. Pendekatan ini menekankan
pentingnya integrasi antara akal (rasionalitas), wahyu (nilai-nilai transenden), dan
moralitas (etika kehidupan) dalam seluruh proses pendidikan. Tidak cukup hanya
mengajarkan ajaran agama secara normatif-teksual, pendidikan Islam perlu membuka
ruang bagi penalaran kritis, pengalaman empiris, dan penginternalisasian nilai moral
dalam kehidupan sehari-hari. Pendidikan yang demikian diyakini lebih mampu
mencetak generasi yang utuh, mandiri, dan bertanggung jawab secara sosial dan
spiritual.

Dalam perspektif Islam, akal merupakan salah satu anugerah terbesar yang
dimiliki manusia, yang membedakannya dari makhluk lain. Islam tidak menegasikan
akal, melainkan menjadikannya sebagai alat untuk memahami wahyu dan menalar
kebenaran (Umam & Sulaeman, 2022). Banyak ayat Al-Qur’an yang menyeru manusia
untuk berpikir, merenung, dan menggunakan akalnya secara optimal. Oleh karena itu,
pendidikan yang hanya menekankan aspek doktrinal tanpa memberikan ruang bagi
perkembangan nalar kritis akan cenderung melahirkan peserta didik yang pasif dan
dogmatis. Sementara itu, wahyu (Al-Qur’an dan Sunnah) merupakan sumber kebenaran
yang bersifat mutlak dan menjadi petunjuk hidup bagi umat Islam (Ridwan et al., 2021).

Pendidikan agama yang baik harus menjadikan wahyu sebagai rujukan utama
dalam memahami realitas kehidupan (Marbun & Saragih, 2022). Namun, pemahaman
terhadap wahyu tidak boleh dilakukan secara literal semata, melainkan perlu dipadukan
dengan pendekatan rasional, kontekstual, dan historis agar dapat menjawab persoalan-
persoalan kontemporer yang dihadapi oleh umat Islam. Dalam hal ini, pendekatan
multidisipliner menjadi kunci penting dalam pengembangan metodologi pembelajaran
agama yang holistik. Nilai-nilai moral merupakan manifestasi nyata dari pemahaman
akal terhadap wahyu yang terinternalisasi dalam perilaku sehari-hari (Fadilah et al.,
2021). Pendidikan agama yang hanya berorientasi pada hafalan ayat dan hadis tanpa
diiringi dengan penanaman nilai moral cenderung menghasilkan peserta didik yang
fasih secara verbal namun miskin dalam perilaku (Widodo, 2021). Padahal, Rasulullah £
sendiri diutus untuk menyempurnakan akhlak. Maka, pendidikan Islam yang ideal



adalah pendidikan yang menekankan transformasi nilai, bukan sekadar transfer
pengetahuan (Afendi & Khojir, 2024).

Dalam tradisi keilmuan Islam klasik, para ulama seperti Ibnu Sina, Al-Ghazali,
dan Al-Farabi telah menunjukkan model pendidikan yang memadukan akal, wahyu, dan
moralitas secara utuh. Mereka tidak memisahkan ilmu agama dan ilmu umum, karena
keduanya bersumber dari Tuhan yang sama (Assegaf, 2013). Pandangan ini
menunjukkan bahwa Islam sejatinya bersifat holistik dan tidak dikotomis. Maka,
pendidikan Islam kontemporer seharusnya meneladani semangat integratif tersebut
dalam merancang kurikulum, metode, dan evaluasi pembelajaran.

Di era modern, pendekatan multidisipliner semakin mendesak untuk diterapkan
dalam PAI Dunia saat ini menghadapi berbagai tantangan global seperti degradasi
moral, radikalisme agama, materialisme, dan disorientasi nilai. Semua ini tidak dapat
dihadapi dengan pendekatan tunggal yang sempit. Diperlukan integrasi ilmu-ilmu
sosial, humaniora, dan filsafat dalam pendidikan agama untuk memperluas horizon
berpikir peserta didik dan membentuk kesadaran etis yang kokoh. Sayangnya, banyak
praktik pendidikan PAI saat ini masih terjebak dalam pola normatif-doktrinal yang
kering dari pendekatan kritis dan nilai-nilai praktis. Pembelajaran agama sering kali
hanya menjadi formalitas administratif tanpa mampu memberikan dampak signifikan
terhadap karakter dan perilaku siswa. Hal ini disebabkan oleh kurangnya sinergi antara
akal dan wahyu dalam proses pendidikan serta minimnya perhatian terhadap dimensi
moral yang aktual dan kontekstual.

Pendekatan multidisipliner dalam PAI bukan berarti mengaburkan nilai-nilai
agama dengan pendekatan sekuler, melainkan memperkaya metode dan pendekatan
agar nilai-nilai Islam dapat dipahami secara utuh dan kontekstual. Pendidikan yang
menggabungkan rasionalitas, spiritualitas, dan moralitas mampu menjawab kebutuhan
peserta didik dalam menghadapi dunia nyata yang kompleks, sekaligus tetap menjaga
integritas keimanan mereka. Implementasi pendekatan ini menuntut adanya perubahan
paradigma di kalangan pendidik, kurikulum, dan sistem evaluasi (Bagir, 2005). Guru PAI
perlu dibekali dengan pemahaman lintas disiplin, memiliki kemampuan berpikir
reflektif, dan mampu menjadi model akhlak bagi peserta didik. Kurikulum PAI harus
dirancang agar memfasilitasi pembelajaran yang bersifat reflektif, partisipatif, dan
kontekstual, bukan hanya hafalan dan ceramah semata.

Di samping itu, lingkungan pendidikan juga harus dibangun sebagai ruang dialog
dan pembiasaan nilai. Keteladanan guru, budaya sekolah, dan keterlibatan orang tua
menjadi bagian tak terpisahkan dari proses pendidikan nilai. Nilai-nilai moral seperti
kejujuran, tanggung jawab, keadilan, dan kepedulian sosial harus dijadikan bagian



integral dari praktik pendidikan agama, bukan sekadar teori yang diajarkan di kelas.
Maka, dapat disimpulkan bahwa Pendidikan Agama Islam berbasis multidisipliner
merupakan sebuah kebutuhan mendesak dalam membangun pendidikan Islam yang
utuh dan relevan. Harmonisasi antara akal, wahyu, dan nilai-nilai moral bukan hanya
ideal secara filosofis, tetapi juga operasional dalam menjawab tantangan pendidikan di
abad 21 (Idham et al., 2025). Oleh karena itu, penting bagi para akademisi, praktisi
pendidikan, dan pembuat kebijakan untuk merekonstruksi kembali pendidikan Islam
dengan pendekatan yang lebih integratif, holistik, dan transformatif.

Berdasarkan uraian di atas maka, tujuan dari penelitian ini adalah untuk
menganalisis secara konseptual pendekatan multidisipliner dalam Pendidikan Agama
Islam (PAI) melalui integrasi akal, wahyu, dan nilai-nilai moral sebagai dasar
pembentukan karakter peserta didik yang utuh; mengidentifikasi urgensi pendekatan
tersebut dalam menghadapi tantangan pendidikan kontemporer seperti degradasi moral
dan disintegrasi ilmu dengan nilai; mengevaluasi kelemahan model pendidikan agama
yang bersifat parsial dan normatif-doktrinal; serta menggali implikasi praktis
harmonisasi rasionalitas, spiritualitas, dan etika dalam pembelajaran, kurikulum, peran
guru, dan lingkungan pendidikan, guna memberikan kontribusi konseptual terhadap
rekonstruksi pendidikan Islam yang reflektif, kontekstual, dan transformatif.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan
(library research), yakni penelitian yang berfokus pada telaah literatur dan analisis
terhadap berbagai sumber pustaka yang relevan. Sumber-sumber tersebut meliputi
buku-buku klasik dan kontemporer, artikel jurnal ilmiah, karya tokoh-tokoh pendidikan
Islam, serta dokumen kurikulum yang membahas integrasi antara akal, wahyu, dan
moralitas dalam Pendidikan Agama Islam. Pendekatan ini dipilih karena
memungkinkan peneliti untuk menelusuri gagasan-gagasan filosofis dan pedagogis
secara mendalam, serta mengkaji relevansi teoritisnya terhadap praktik pendidikan
Islam masa kini. Data dikumpulkan melalui studi literatur yang terstruktur,
menggunakan teknik dokumentasi, klasifikasi, dan sintesis informasi berdasarkan tema
pokok yang telah ditentukan.

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan dengan metode analisis isi (content
analysis), yaitu menafsirkan dan mengkaji makna yang terkandung dalam teks atau
dokumen yang menjadi objek kajian. Peneliti melakukan identifikasi terhadap konsep-
konsep utama seperti peran akal, wahyu, dan nilai moral dalam pendidikan, kemudian
menghubungkannya dengan kebutuhan aktual pendidikan Islam di era kontemporer.
Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber dan penelusuran literatur yang beragam



dan terpercaya, baik dari perspektif keislaman maupun pendidikan umum. Hasil analisis
disajikan secara deskriptif-analitis dengan tujuan merumuskan model pemikiran yang
bersifat integratif, yang kemudian dapat dijadikan acuan dalam pengembangan
kurikulum dan praktik pembelajaran Pendidikan Agama Islam yang holistik.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Integrasi Akal dan Wahyu dalam Pendidikan Agama Islam: Relevansi dan
Implementasi

Hasil kajian menunjukkan bahwa integrasi antara akal dan wahyu dalam
Pendidikan Agama Islam (PAI) belum sepenuhnya terinternalisasi dalam praktik
pembelajaran di berbagai jenjang pendidikan. Sebagian besar pembelajaran agama masih
bersifat normatif-doktrinal, dengan penekanan pada penguasaan materi ajar secara
tekstual, tanpa ruang cukup untuk dialog, analisis kritis, dan pengembangan daya pikir
rasional peserta didik. Padahal dalam tradisi intelektual Islam, akal dan wahyu
dipandang sebagai dua sumber kebenaran yang saling melengkapi. Dalam QS. Al-
Bagarah: 164 dan QS. Al-Ankabut: 20, Allah memerintahkan manusia untuk berpikir dan
memperhatikan fenomena alam sebagai bagian dari proses keimanan. Oleh karena itu,
integrasi keduanya sangat penting untuk membentuk peserta didik yang tidak hanya
taat secara ritual, tetapi juga matang secara intelektual.

Ibnu Sina dalam karyanya Al-Shifa dan Al-Najat menekankan pentingnya akal
sebagai instrumen utama manusia dalam memahami realitas dan kebenaran wahyu.
Baginya, manusia akan sampai pada pemahaman yang lebih tinggi terhadap Tuhan jika
menggunakan akalnya secara maksimal dalam bingkai bimbingan wahyu (Siddiq &
Siregar, 2024). Pandangan ini memperlihatkan bahwa pendidikan tidak boleh
memisahkan antara rasionalitas dan spiritualitas. Dalam penelitian ini, pendekatan
multidisipliner diusulkan sebagai model yang mengakomodasi peran keduanya secara
seimbang dalam proses pembelajaran agama.

Temuan ini relevan dengan hasil penelitian Qomaruddin (2019) yang
menunjukkan bahwa siswa lebih mampu memahami nilai-nilai keislaman secara
mendalam ketika pembelajaran PAI melibatkan dialog, studi kasus, dan analisis konteks
sosial (Dalimunthe, 2023). Model pembelajaran berbasis integrasi akal dan wahyu
menghasilkan kemampuan berpikir kritis dan empati yang lebih kuat pada siswa.
Penelitian ini menegaskan bahwa peran akal dalam pendidikan agama bukanlah
ancaman bagi keimanan, melainkan sarana untuk memperkuatnya. Namun, hasil
observasi dan studi literatur juga menunjukkan adanya tantangan dalam menerapkan
pendekatan integratif ini. Di banyak lembaga pendidikan Islam, terdapat kekhawatiran



bahwa pembelajaran rasional dapat menggeser otoritas wahyu dan menimbulkan
keraguan pada peserta didik. Hal ini menjadi hambatan psikologis dan struktural yang
perlu diatasi dengan pelatihan guru dan perbaikan desain kurikulum. Dalam konteks ini,
diperlukan pendekatan pedagogis yang hati-hati dan terarah agar akal benar-benar
menjadi jembatan menuju pemahaman yang lebih baik terhadap nilai-nilai wahyu.

Dibandingkan dengan teori pendidikan kritis yang dikembangkan oleh (Freire,
2014), pendekatan multidisipliner dalam PAI memiliki kemiripan dalam hal
menumbuhkan kesadaran kritis peserta didik. Namun, perbedaannya terletak pada
sumber nilai: Freire mendasarkan pendekatannya pada humanisme sekuler, sementara
dalam Islam, kesadaran kritis diarahkan untuk memahami dan menginternalisasi nilai-
nilai ketuhanan. Perbandingan ini menunjukkan bahwa pendekatan multidisipliner
dalam PAI lebih bersifat transendental dibandingkan dengan model sekuler.

Beberapa penelitian sebelumnya, seperti yang dilakukan oleh (Mayasari &
Arifudin, 2023), juga menekankan bahwa pembelajaran agama yang hanya berorientasi
pada hafalan tidak efektif dalam membentuk karakter peserta didik. Pendekatan yang
menyeimbangkan akal dan wahyu dianggap mampu membentuk landasan berpikir dan
sikap yang lebih kuat terhadap nilai-nilai keislaman (Hidayat, 2024). Penelitian ini sejalan
dengan arah penelitian yang sedang dilakukan dan memperkuat urgensi pendekatan
integratif dalam PAI Dalam konteks kurikulum Merdeka Belajar yang tengah
diimplementasikan di Indonesia, konsep integrasi akal dan wahyu sangat sesuai.
Kurikulum ini memberi ruang pada diferensiasi pembelajaran dan penguatan karakter.
Oleh karena itu, pendidikan agama dapat mengambil peran strategis dengan
memanfaatkan kebebasan kurikulum ini untuk mengembangkan pendekatan
pembelajaran yang berbasis dialog, analisis kritis, dan refleksi spiritual.

Hasil penelitian ini juga menemukan bahwa guru memiliki peran sentral dalam
mengimplementasikan integrasi akal dan wahyu. Guru yang memahami filsafat
pendidikan Islam dan memiliki kemampuan pedagogis yang baik lebih mampu
merancang pembelajaran yang interaktif, rasional, dan bermakna secara spiritual. Oleh
karena itu, pengembangan kompetensi guru harus menjadi agenda penting dalam
transformasi pendidikan Islam berbasis multidisipliner. Dengan mengacu pada konsep
integrasi ilmu menurut Al-Attas, yang menyatakan bahwa pendidikan adalah proses
menanamkan adab kepada manusia, maka integrasi akal dan wahyu dalam
pembelajaran PAI merupakan bentuk adab intelektual dan spiritual. Peserta didik bukan
hanya belajar memahami hukum agama, tetapi juga belajar bagaimana berpikir dengan
adab dan etika Islam dalam menghadapi persoalan kehidupan (Ghoni, 2017).



Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa integrasi akal dan wahyu
bukan sekadar ideal konseptual, tetapi juga kebutuhan praktis dalam pendidikan Islam
saat ini. Penelitian ini menguatkan posisi pendekatan multidisipliner sebagai jawaban
atas krisis relevansi pembelajaran agama dan mengarah pada model pendidikan Islam
yang holistik, transformatif, dan kontekstual.

Internalisasi Nilai-Nilai Moral sebagai Inti dari Pendidikan Islam Multidisipliner

Aspek moralitas menjadi dimensi yang sangat penting dalam pendidikan agama
Islam berbasis multidisipliner. Penelitian ini menemukan bahwa proses internalisasi
nilai-nilai moral sering kali terabaikan karena fokus pembelajaran yang terlalu teoritis
dan tidak menyentuh aspek afektif secara mendalam. Padahal, pendidikan Islam
sejatinya adalah pendidikan moral. Sebagaimana ditegaskan oleh Nabi Muhammad
SAW dalam hadis riwayat Ahmad, "Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan
akhlak mulia." Hal ini menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan agama diukur dari
sejauh mana akhlak peserta didik terbentuk dalam kehidupan nyata.

Kajian teoritis dari Al-Ghazali dalam Ihya” Ulumuddin menunjukkan bahwa akhlak
bukan hanya hasil dari pengetahuan, tetapi juga buah dari pembiasaan, penghayatan,
dan keteladanan. Dalam kerangka ini, pendidikan agama harus mengintegrasikan
dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik dalam proses pembelajaran. Temuan ini
sejalan dengan hasil penelitian ini yang menunjukkan bahwa pembelajaran PAI yang
menekankan pada praktik dan refleksi moral menghasilkan perubahan perilaku yang
lebih signifikan dibandingkan pendekatan ceramah semata.

Hasil penelitian dari (Fadil et al., 2025) mengungkapkan bahwa siswa yang terlibat
dalam kegiatan pembelajaran berbasis proyek dengan fokus nilai moral (misalnya
proyek sosial dan kegiatan amal) menunjukkan peningkatan signifikan dalam kesadaran
etika dan empati sosial. Ini mendukung argumen dalam penelitian ini bahwa
internalisasi nilai moral membutuhkan keterlibatan emosional dan pengalaman
langsung, bukan sekadar pengetahuan verbal. Di sisi lain, pendekatan moral dalam PAI
tidak boleh dilepaskan dari sumber normatifnya, yakni wahyu. Dalam konteks inilah
pendekatan multidisipliner menjadi relevan, karena memungkinkan nilai moral tidak
bersifat relativistik seperti dalam etika sekuler, tetapi tetap berpijak pada prinsip-prinsip
ketuhanan yang bersifat absolut. Hal ini penting agar pendidikan karakter tidak
kehilangan arah dan nilai substansialnya.

Jika dibandingkan dengan pendekatan pendidikan karakter dalam sistem
pendidikan umum, pendekatan moral dalam PAI memiliki keunggulan pada landasan
transendennya (Saputra, 2020). Pendidikan karakter sekuler cenderung bergantung pada
norma-norma sosial yang berubah-ubah, sementara pendidikan Islam berbasis wahyu



dan akal menanamkan nilai yang lebih permanen dan universal. Penelitian ini
menegaskan bahwa pendekatan PAI yang bermoral dan transenden memberikan
stabilitas nilai yang lebih kokoh bagi peserta didik. Guru memegang peran strategis
dalam proses internalisasi nilai moral. Penelitian ini menemukan bahwa keteladanan
guru memiliki dampak lebih besar dibandingkan instruksi verbal. Hal ini didukung oleh
teori belajar sosial dari (Bandura & Evans, 2006) yang menekankan bahwa anak belajar
melalui observasi dan peniruan. Maka, dalam konteks pendidikan Islam, guru bukan
hanya sebagai pengajar, tetapi juga sebagai figur moral yang dicontoh.

Dalam praktiknya, internalisasi nilai moral dapat dilakukan melalui metode
pembiasaan, refleksi diri, diskusi nilai, dan pemberian tugas sosial. Penelitian ini
merekomendasikan pengembangan model pembelajaran kolaboratif dan kontekstual
yang memungkinkan siswa mengalami langsung penerapan nilai Islam dalam
kehidupan sehari-hari. Strategi ini membantu siswa memahami bahwa nilai-nilai Islam
bukan hanya diajarkan, tetapi dijalani. Hasil ini diperkuat oleh penelitian dari (Mukhlis,
2024) yang menunjukkan bahwa pembelajaran PAI yang menggabungkan dimensi
pengalaman spiritual, kegiatan sosial, dan refleksi diri berdampak positif terhadap
pembentukan karakter religius dan sosial peserta didik. Dengan kata lain, integrasi nilai
moral dalam pembelajaran agama memperkuat daya transformasi pendidikan.

Dalam konteks pendidikan Islam berbasis multidisipliner, moralitas menjadi titik
temu antara akal dan wahyu. Akal berperan dalam menafsirkan konteks dan tantangan
zaman, sementara wahyu memberi arah dan orientasi nilai. Moralitas lahir dari proses
dialogis antara keduanya, dan menjadi tolok ukur keberhasilan pendidikan Islam
(Wijaya & Sabda, 2023). Penelitian ini menekankan bahwa ketiganya tidak dapat
dipisahkan dalam praktik pendidikan yang utuh. Dengan demikian, hasil dan temuan
dalam penelitian ini mengonfirmasi bahwa internalisasi nilai-nilai moral tidak dapat
dilepaskan dari pendekatan multidisipliner yang menggabungkan akal, wahyu, dan
pengalaman nyata peserta didik. Pendidikan Agama Islam yang hanya menekankan
pengetahuan teks tanpa dimensi moral dan praktik sosial akan kehilangan makna
esensialnya. Oleh karena itu, dibutuhkan paradigma pendidikan yang lebih integratif
dan aplikatif dalam menjawab persoalan akhlak dan karakter generasi Muslim masa kini.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian dan pembahasan yang telah dilakukan, dapat
disimpulkan bahwa Pendidikan Agama Islam berbasis multidisipliner merupakan
pendekatan yang sangat relevan dan mendesak untuk diterapkan dalam sistem
pendidikan Islam kontemporer. Integrasi antara akal, wahyu, dan nilai-nilai moral tidak
hanya merupakan konstruksi filosofis semata, tetapi juga kebutuhan praktis untuk



membentuk peserta didik yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang
secara spiritual dan berakhlak mulia. Akal sebagai potensi rasional perlu dioptimalkan
dalam bingkai wahyu agar mampu menjawab tantangan kehidupan secara kontekstual,
sementara wahyu sebagai sumber nilai transenden harus diinterpretasikan dengan
pendekatan rasional dan etis agar tetap relevan dengan realitas zaman. Moralitas, dalam
hal ini, menjadi muara dari proses pendidikan yang mengintegrasikan keduanya,
menjadikan pendidikan agama tidak hanya sebagai transmisi doktrin, tetapi sebagai
sarana transformasi karakter. Penelitian ini menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan
Islam sangat ditentukan oleh kemampuan lembaga pendidikan, pendidik, dan
kurikulum dalam mengimplementasikan pendekatan multidisipliner ini secara
konsisten dan reflektif. Dengan demikian, paradigma pendidikan Islam perlu
direkonstruksi agar lebih terbuka, kontekstual, dan transformatif, guna melahirkan
generasi Muslim yang berpikir kritis, berjiwa spiritual, dan berperilaku etis dalam
kehidupan nyata.

DAFTAR PUSTAKA

Afendi, H. A. R, & Khojir, M. (2024). Pendidikan Islam Abad 21 (Inovasi Dan
Implementasinya). Bening Media Publishing.

Assegaf, A. (2013). Aliran pemikirian pendidikan Islam. PT Rajagrafindo Persada.
Bagir, Z. A. (2005). Integrasi ilmu dan agama: interpretasi dan aksi. Mizan Pustaka.
Bandura, A., & Evans, R. L. (2006). Albert Bandura. Insight Media.

Dalimunthe, D. S. (2023). Transformasi pendidikan agama Islam: Memperkuat nilai-nilai
spiritual, etika, dan pemahaman keislaman dalam konteks modern. Al-Murabbi
Jurnal Pendidikan Islam, 1(1), 75-96.

Fadil, M., Salam, S. F., & Gusmaneli, G. (2025). Penerapan Strategi Pembelajaran Berbasis
Proyek dalam Pendidikan Islam untuk Meningkatkan Kesadaran Sosial Siswa.
Moral: Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 2(2), 21-33.

Fadilah, M. P., Alim, W. S., Zumrudiana, A., Lestari, I. W., Baidawi, A., Elisanti, A. D., &
KM, S. (2021). Pendidikan karakter. Agrapana Media.

Freire, P. (2014). Educagio como pratica da liberdade. Editora Paz e Terra.

Ghoni, A. (2017). Pemikiran Pendidikan Naquib al-attas dalam pendidikan islam
Kontemporer. Jurnal Lentera: Kajian Keagamaan, Keilmuan Dan Teknologi, 3(1), 196-215.

Hidayat, R. (2024). Harmonisasi Pengetahuan: Menelusuri Interaksi Islam Dan Filsafat



10

Dalam Pengembangan IImu Pengetahuan: Menelusuri Interaksi Islam Dan Filsafat
Dalam Pengembangan Ilmu Pengetahuan. EL-FIKR: Jurnal Aqidah Dan Filsafat Islam,
5(1), 37-53.

Idham, J., SD, S. P, Pradina, D., & Faridah, J. (2025). Labirin Ilmu Eksplorasi Filsafat. Uwais
Inspirasi Indonesia.

Marbun, L., & Saragih, J. R. P. (2022). Kajian filosofis Pendidikan Agama Kristen dalam
kehidupan orang percaya di era posmodern. SIKIP: Jurnal Pendidikan Agama Kristen,
3(2), 106-114.

Mayasari, A., & Arifudin, O. (2023). Penerapan Model Pembelajaran Nilai Melalui
Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk Karakter Siswa. Antologi Kajian
Multidisiplin Ilmu (Al-Kamil), 1(1), 47-59.

Mukhlis, M. (2024). Signifikansi dan kontribusi guru pendidikan agama Islam dalam
pembentukan karakter siswa di lingkungan sekolah. Integrated Education Journal,
1(1), 22-42.

Ridwan, M., Umar, M. H., & Ghafar, A. (2021). Sumber-sumber hukum Islam dan
Implementasinya. Borneo: Journal of Islamic Studies, 1(2), 28-41.

Saputra, D. (2020). Pengembangan Model Pendidikan Islam Dalam Multikultural: Analisis
Eksploratif Pondok Pesantren Dar El-Hikmah Kota Pekanbaru-Riau. Universitas Islam
Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Siddig, S. M., & Siregar, M. (2024). Konsep Pemikiran Ibnu Sina dan Relevansinya
Terhadap Pendidikan Islam Kontemporer. Rayah Al-Islam, 8(3), 778-789.

Umam, K., & Sulaeman, M. (2022). Isu-Isu Islam Kontemporer: Refleksi Kritis Kondisi Muslim
Di Indonesia. Literasi Nusantara.

Widodo, H. (2021). Pendidikan holistik berbasis budaya sekolah. Uad Press.

Wijaya, 1., & Sabda, S. (2023). Filosofi, Ideologi Dan Paradigma Pendidikan Islam Inter,
Multi Dan Transdisipliner. Al-Falah: Jurnal Ilmiah Keislaman Dan Kemasyarakatan,
23(1), 55-77.



