Vol. 02 No. 06 (2023) : 21-41 e-ISSN 2964-013X
p-ISSN 2964-1748

w AN UNISAN JOURNAL: JURNAL MANAJEMEN & PENDIDIKAN ISLAM
e-ISSN: 2964-013X | p-ISSN: 2964-1748

Available online at https://journal.an-nur.ac.id/index.php/unisanjournal LaupUNG

SIGNIFIKANSI FILSAFAT ILMU UNTUK PENDIDIKAN ISLAM
PERSPEKTIF ISLAM

Sugianto®, Sahrodin?
“2Universitas Islam An-Nur Lampung
e-mail: 'sugiantoalfarugi3@gmail.com, Sahrodinaja@gmail.com

Abstract:

The foothold of thinking in organizing education must be based on a firm and
strong footing so as not to experience disorentasi in Islamic Education. Islam
guides humans in conducting the study of reality not only to examine reality
from its spiritual aspect, but also its inner aspect so that reality is not studied
independently. This paper tries to elaborate on the significance of the
philosophy of science for Islamic Education from an Islamic perspective by
using three main elements of knowledge: ontology, epistemology and
axiology. The results of the study show that philosophy of science is an
important part of Islamic education as a guide and guide in implementing all
forms of Islamic Education. Ignoring the philosophy of science as a basis for
thinking for educational organizers will have an impact on the loss of
scientific organization in educational institutions and tend to focus on
matrealism and consumerism. Therefore, Islam and philosophy of science
provide a very important role for the implementation of Islamic Education, so
that Islamic education does not experience disorientation.

Keywords: Philosophy of Islamic Science, Education and Islamic perspective.

Abstrak:

Pijakan berfkir dalam menyelenggarakan pendidikan harus berpijak pada
pijakan yang kokoh dan kuat agar tidak mengalami disorentasi dalam
Pendidikan Islam. Islam membimbing manusia dalam melakukan pengkajian
realitas tidak hanya mengkaji realitas dari aspek dhahirnya, melainkan juga
aspek bathinnya sehingga realitas tidak dikaji secara berdiri sendiri. Tulisan
ini mencoba mengelaborasi tentang signifikansi filsafat ilmu untuk
Pendidikan Islam dari perspektif Islam dengan menggunakan tiga unsur
pokok pengetahuan: ontologi, epistemologi dan aksiologi. Hasil kajian
menunjukkan bahwa filsafat ilmu menjadi bagian penting dalam pendidikan
islam sebagi pembimbing dan pedoman dalam melaksakanakan segala
macam bentuk Pendidikan Islam. Mengabaikan filsafat ilmu sebagai pijakkan
berfikir bagi penyelengara pendidikan akan berdampak hilangnya orentasi

UNISAN JOURNAL : Jurnal Manajemen & Pendidikan Islam
Vol. 02 No. 06 (2023) : 21-41


https://journal.an-nur.ac.id/index.php/unisanjournal
mailto:sugiantoalfaruqi3@gmail.com
mailto:Sahrodinaja@gmail.com

22

keilmuan pada lembaga pendidikan dan cendrung berorentasi pada
matrealisme dan konsumerisme. Oleh karena itu, Islam dan filsafat ilmu
memberikan peran yang sangat penting bagi pelaksanaan Pendidikan Islam,
sehingga pendidikan islam tidak mengalami disorentasi.

Kata Kunci: Filsafat llmu, Pendidikan Islam dan Perspektif Islam

A. Pendahuluan

Secara ontologis eksistensi segala sesuatu tidak bisa bersifat otonom dan
terlepas dari pusat sakralitasnya, begitu juga dengan pendidikan islam, karena eksistensi
segala sesuatu merupakan manifestasi dari Sang Pencipta yang Maha Sakral (al-
Quddus), maka dalam level tertentu eksistensi realitas bersifat sakral pula. Paradigma
ini berimplikasi lebih jauh: ketika mengkaji fenomena pendidikan islam, perspektif
kaum Muslim tidak berhenti pada eksistensi material semata tapi berupaya menembus
eksistensi spiritual, sumber sekaligus muara seluruh eksistensi.*

Dengan demikian, paradigma saintifik Islam bersifat integral-holistik yakni
tidak melakukan dikotomi secara ketat antara wilayah material dan spiritual, antara
dimensi profan dan sakral, antara aspek bumi dan langit, melainkan saling berhubungan
satu sama lain di bawah prinsip tauhid. Dalam perspektif Muhammad Al-Ghazali,
paradigma integral-holistik sebenarnya terdapat dalam wacana Al-Qur’an itu sendiri.
Kapan pun al-Qur’an berbicara tentang eksistensi realitas dalam segala aspeknya, maka
tidak pernah dilepaskan dari aspek Sang Pencipta.’

Dalam konteks ini pula, kajian filosofis ilmu dalam Islam tidak bisa dilepaskan
dari makna aksiologisnya, yakni harus membawa implikasi praktis bagi kemajuan,
pendidikan islam pada masa Kkini maupun nanti. Karena itu, tulisan ini akan
mendiskusikan signifikansi filsafat ilmu untuk Pendidikan Islam perspektif Islam
dengan menggunakan tiga perkakas struktur fundamental filsafat ilmu yaitu ontologis,
epistemologis, dan aksiologis. Ketiga struktur fundamental filsafat ilmu tersebut akan
disoroti dari perspektif Islam dalam perbincangan filsafat Ilmu. Tulisan ini diakhiri
dengan sebuah konklusi berupa imbauan untuk menumbuhkembangkan semangat kajian
filosofis saintifik kepada umat Islam kontemporer demi kesejahteraan dan kebahagiaan
umat manusia.

B. Metode

Pada dasarnya, kajian ini berbasis metode analisis teks. Mengingat objek
penelitian ini adalah seputar signifikansi filsafat llmu dalam Pendidikan Islam. Metode
lain yang akan dipergunakan dalam kajian ini adalah metode analisis filosofis untuk
memahami konstruksi pendidikan islam ditinjau dari filsafat ilmu.Di samping itu, kajian

! Zainal Abidin Bagir (ed.), Science and Religion, (Australia: ATF Press, 2005), h. 105.

2 Lihat dalam Syaikh Muhammad Al-Ghazali, Berdialog Dengan Al-Qur’an, terj. Masykur
Hakim dan Ubaidillah (Bandung, Mizan, 1997). Harun Yahya, Pustaka Sains Populer Islami, terj. Catur
Sriherwanto, (Bandung: Sygma Publishing, 2011).



23

ini juga melakukan pembacaan secara genealogis atas tesis-tesis korektif dari para
intelektual. Model pembacaan ini berguna untuk memperhatikan gerak perkembangan
diakronik dan rantai intelektual antar-generasi dari intelegensia sarjana.®

C. Pembahasan
1. Ontologi Filsafat lImu

Secara sederhana, ontologi merupakan cabang filsafat yang melukiskan hakikat
keberadaan atau eksistensi sesuatu.® Ontologi berupaya mencari struktur dasar dalam
sebuah eksistensi atau objek yang dijelajahinya.® Pertanyaan yang berhubungan dengan
ontologi adalah apa hakikat eksistensi atau keberadaan itu?® Dalam konteks Ilmu,
dimensi ontologi llmu adalah eksistensi realitas dengan segala perkakasnya. Dalam
perspektif Mehdi Gulshani, dalam Al-Qur’an terdapat lebih dari tujuh ratus lima puluh
ayat yang merujuk kepada fenomena alam semesta.” Sedangkan dalam pengamatan
Agus Purwanto, dalam Al-Qur’an ternyata terdapat sekitar seribu seratus delapan ayat
yang membicarakan tentang alam semesta dengan segala dimensinya.®

Dalam beragam ayat-ayat-Nya, Allah memerintahkan manusia untuk
melakukan penjelajahan saintifik terhadap puspa ragam fenomena alam semesta baik
yang berada di bumi maupun berada di ufuk cakrawala: “Katakanlah (Nabi
Muhammad): Perhatikanlah apa yang ada di langit dan di bumi. Tidaklah bermanfaat
ayat-ayat (bukti-bukti kekuasaan Allah swt) dan peringatan-peringatan bagi kaum yang
tidak beriman” (QS. 10: 101).°

“Katakanlah (Nabi Muhammad): Berjalanlah di atas bumi, lalu perhatikanlah
bagaimana Allah memulai penciptaan (semua makhluk), kemudian Allah
menjadikannya di kali lain (yakni setelah penciptaan yang pertama itu). Sesungguhnya
Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu” (QS. 29: 20).%°

Ayat-ayat tersebut dengan jelas memerintahkan manusia untuk memperhatikan,
mengamati, dan meneliti secara saintifik seluruh fenomena yang ada pada wajah alam
semesta. Jika bumi (ardh) merupakan representasi seluruh fakta kehidupan yang berada
di atas kehidupan bumi yang meliputi manusia, hewan, tumbuh-tumbuhan dengan
seluruh fenomena yang menyertainya, maka langit (samawat) sebagai representasi
semua fenomena di luar bumi (langit) yang mencakup matahari, rembulan, bintang-

® Ricardo Sousa Silvestre."Philosophical Analysis and the Notion of Knowledge in the

Bhagavad-Géti,” diakses 18 November 2023,
https://www.researchgate.net/publication/26602684 Philosophical_Analysis_and_the Notion_of Knowl
edge_in_the Bhagavad-Geta.

* Lorens Bagus, Kamus Filsafat, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2002), h. 746-747.

® Lois O. Kattsoft, Pengantar Filsafat, (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004), h. 185-188.

® Stephen Palmquis, Pohon Filsafat, (Yogyakarta: Pusyaka Pelajar, 2007), h. 6 dan Jujun S.
Suriasumantri, Filsafat limu Sebuah Pengantar Populer, (Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 1996), h.33-35.

" Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, terj. Agus Effendi (Bandung: Mizan,
1989), h. 78. Karya Gulshani ini sangat brilian dalam menguraikan filsafat sains Islam secara ontologis,
epistemologis, sekaligus aksiologis. Karena itu, tulisan ini akan sering merujuk kepada karya cemerlang
tersebut.

8 Agus Purwanto, Ayat-Ayat Semesta, (Bandung: Mizan, 2009), h. 29.

° M. Quraish Shihab, Al-Qur’an dan Maknanya, (Tangerang: Lentera hati, 2010), h. 220.

10 Quraish Shihab, Al-Quran dan Maknanya, h. 398.


https://www.researchgate.net/profile/Ricardo-Silvestre

24

gemintang dengan segala planet-planet lain yang mengiringinya. Dengan perintah
tersebut, artinya manusia memang sangat memungkinkan mampu mengeksplorasi dan
menyingkap rahasia hukum-hukum kehidupan bumi sekaligus alam semesta secara
saintifik. Sebab tidak mungkin Allah telah memerintahkan hamba-hamba-Nya untuk
menelaah alam semesta, kalau kita sebagai hamba-Nya tidak mampu menyibak
misterinya secara ilmiah.

Namun dalam perspektif Islam, satu hal yang sangat prinsipil dalam mengkaji
alam semesta beserta pernah-perniknya adalah kesadaran kita bahwa alam semesta itu
merupakan tanda-tanda (ayat) dari Sang Pencipta. Dalam tilikan Al-Qur’an, alam
semesta tidak berdiri sendiri, melainkan sebagai tanda sekaligus simbol tentang makna-
makna yang berada di baliknya. Berikut beberapa ayat Al-Qur’an yang melukiskan
bahwa alam semesta sebagai tanda-tanda (ayat) bagi orang-orang yang berpikir:

“Dan di antara tanda-tanda (kekuasaan)-Nya adalah penciptaan langit dan
bumi serta perbedaan lidah (bahasa dan dialek) kamu dan warna kulit kamu.
Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar (terdapat) bukti-bukti bagi orang
yang dalam pengetahuannya”. “Dan di antara tanda-tanda (kekuasaan)-Nya, Dia
memperlihatkan kepada kamu kilat (untuk menimbulkan) ketakutan dan harapan (bagi
turunya hujan), dan Dia menurunkan air dari langit, lalu denganya Dia menghidupkan
(menyuburkan bumi sesudah mati/kering-nya). Sesungguhnya pada yang demikian itu
benar-benar terdapat bukti-bukti bagi kaum yang berakal (yakni yang memikirkan dan
merenungkannya)”. (QS. 30: 22 dan 24)"

Dengan berpijak pada prinsip-prinsip Qurani tersebut, menurut Osman Bakar,
para ilmuan Muslim era klasik telah memandang alam semesta sebagai simbol. Dalam
paradigma tradisional Islam, simbol merupakan “refleksi” pada tingkat eksistensi yang
lebih rendah, dari sebuah realitas yang datang dari status ontologis yang lebih tinggi.
Alam yang lebih tinggi yang disimbolkan oleh simbol-simbol alamiah adalah alam
spiritual. Sebagai contoh, matahari menyimbolkan Akal llahi; ruang angkasa yang luas
menyimbolkan Keserbamungkinan Ilahi dan juga Kekekalan llahi; seekor burung
menyimbolkan jiwa; sebatang pohon menyimbolkan tingkat-tingkat wujud; dan air
menyimbolkan pengetahuan dan hujan menyimbolkan wahyu. Kita dapat menyebutkan
sejumlah tak tehingga contoh yang lain.*?

Dalam perspektif Osman Bakar, ada pertalian batin antara simbol dan yang
disimbolkan. Pertalian ini bersifat metafisik, bukan fisik. Pengetahuan mengenai makna
sebuah simbol atau tentang pertalian batin itu tidak dapat diperoleh melalui analisis
logika atau matematika atau melalui investigasi empiris. Pengetahuan ini merupakan
Ilmu yang secara tradisional disebut Ilmu tentang simbolisme, yang bersifat metafisik.

1 Quraish Shihab, Al-Quran dan Maknanya, h. 406.

12 Osman Bakar, Tauhid dan Sains, terj. Yuliani Liputo dan M.S. Nasrulloh, (Bandung: Pustaka
Hidayah, 2008), h.154-155. Kajian Osman Bakar tentang sains Islam juga sangat menarik dalam karya
tersebut. Karenanya, karya ini juga akan menjadi sumber utama dalam tulisan ini.



25

Karenanya, Ilmu simbolisme teramat penting dalam menyelidiki kesatuan antara llmu
dan pengetahuan spiritual.*®

IImu simbolisme mengimplikasikan bahwa objek-objek alamiah tidak
dipandang semata-mata sebagai fakta sebagaimana yang dilakukan oleh Ilmu modern.
Objek-objek atau fenomena alamiah yang diakui oleh kajian matematis dan empiris juga
dipandang sebagai simbol-simbol. Ini artinya realitas sebuah objek alamiah tidak
dituntaskan oleh kandungan matematis dan ilmiah belaka. Pengetahuan simbolik
tentang objek-objek alamiah bukan hanya mungkin, tetapi tidak kurang nyata dibanding
pengetahuan ilmiah atau matematisnya. Para ilmuwan Muslim abad-abad yang lalu
telah memperlihatkan bahwa pengetahuan simbolik dan ilmiah tentang alam tidak saling
bertentangan atau terpisah.

Kenyataannya, pengetahuan simbolik tentang alam membantu untuk
menyingkapkan signifikansi metailmiah atau metafisik dari fakta-fakta, teori-teori dan
hukum-hukum ilmiah yang ditemukan melalui kajian empiris alam semesta. Dan dalam
sejumlah kasus yang diketahui, pengetahuan simbolik itulah yang diilhami para
ilmuwan Muslim untuk menambah wilayah-wilayah kajian ilmiah baru yang
menggiring pada penemuan-penemuan orisinal di wilayah tersebut. Sebuah contoh yang
baik adalah bagaimana metafisika abad kedua belas Suhrawadi tentang cahaya dan
kosmologi yang didasarkan pada simbolisme cahaya yang membantu untuk
menghadirkan aktivitas ilmiah yang hebat di bidang optik pada abad ketiga belas Islam.
Quthbuddin asy-Syirazi dan muridnya Kamaluddin al-Farsi menghasilkan penemuan
penting di bidang ini.**

Paradigma filsafat 1lmu Islam ini secara ontologis berbeda dengan paradigma
filsafat Ilmu Barat. Dalam paradigma filsafat Ilmu Barat, sebagian besar ilmuwan
mereka masih menganggap bahwa objek ontologis IlImu merupakan alam semesta yang
bersifat independen dan tidak ada hubungan dengan sesuatu apa pun (apa lagi bersifat
spiritual) di luar fenomena semesta. Objek ontologis Ilmu adalah alam semesta yang
bersifat empiris dan bisa diobservasi oleh indra.

Menurut Mulyadhi Kartanegara, alasan yang biasanya di kemukakan oleh lImu
modern untuk membatasi objek-objek ilmu ini hanya pada bidang fisik-empiris adalah
karena objek-objek ini sajalah yang bisa diteliti secara objektif dan karena itu bisa
diverifikasi kebenarannya. Sedangkan objek-objek non-fisik tidak bisa dicerap secara
objektif sehingga akan sulit untuk diverifikasi atau klarifikasi karena subjektivitas yang
terlibat di dalamnya. Dengan demikian, objek-objek tersebut tidak bisa diinvestigasi
secara ilmiah.”

Sedangkan dalam perspektif Syed Muhammad Naquib Al-Attas, IImu modern
memang di bangun dari pandangan dunia sekularistik dan materialistik, yakni

13 Osman Bakar, Tauhid dan Sains, h. 155.

4 Osman Bakar, Tauhid dan Sains, h. 155-156. Tentang kontribusi para ilmuwan Muslim ini,
bisa dilihat dalam Husein Heriyanto, Menggali Nalar Saintifik Peradaban Islam,(Bandung: Mizan, 2011),
h. 178-179; & Mehdi Nakosteen, Kontribusi Islam atas Dunia Intelektual Barat, terj. Joko S. Kahhar &
Supriyanto Abdullah, (Surabaya: Risalah Gusti, 2003), h. 245.

% Mulyadhi Kartanegara, Integrasi Ilmu, (Jakarta: UIN Jakarta Press, 2005), h. 59.



26

pandangan yang bertumpu pada realitas fisik material dan mengingkari realitas nonfisik-
immaterial yang sering juga disebut realitas metafisik. Lebih lanjut, realitas fisik
tersebut bekerja secara alamiah, mandiri terlepas dari agen apa pun. Karena itu tidak ada
tempat bagi Tuhan dan para pembantunya yang terdiri dari para malaikat yang dalam
kosmologi Islam tradisional dipercaya sebagai agen penting dalam mekanisme kerja
alam.

Secara umum pandangan sekuler ini membuang segala unsur ilahiah atau
metafisik bagi alam fisik. Eksistensi yang diakui keberadaanya hanyalah alam thabi’i
yang dapat dicermati secara empirik. Semuanya yang dapat diobservasi dianggap
sebagai bahan-bahan yang selanjutnya diolah oleh daya rasional. Rasionalisme,
empirisme, dan sekularisme menjadi paham yang mendasari I[Imu Barat modern. Dalam
bahasa yang lebih tegas, Al-Attas menyatakan bahwa IlImu Barat hanya berhubungan
dengan ‘fenomena’ sebagai satu-satunya realitas."®

Bagi Al-Attas, meskipun realitas fisik diakui eksistensinya, namun realitas fisik
tidak independen dan mengatur dirinya sendiri seperti pandangan umum paham sekuler.
Eksistensi realitas fisik tergantung pada realitas non fisik. la adalah lambang yang
kehadirannya tergantung pada makna yang ada di baliknya, sebagaimana kata, sekalipun
memiliki eksistensi sendiri, ia hadir untuk menunjukkan makna yang dikandungnya. la
tidak berdiri sendiri. Karena itu, alam fisik juga disebut ayat dalam alam semesta yang
merupakan sebuah “Kitab”. Dengan posisinya ini, menjadikan dunia fisik meterial
sebagai objek Ilmu harus selalu dikaitkan dengan realitas di baliknya. Artinya, kajian
tentang dunia fisik tidak bisa hanya berhenti pada objek tersebut. Kajian saintifik harus
menyingkap makna berupa realitas metafisik yang ada di baliknya. Objek fisik adalah
objek instrumental untuk mengantar pada pengetahuan metafisik.

Jika hanya berkutat pada objek fisik tanpa mengaitkannya dengan realitas
metafisik, berarti pengetahuan itu tidak mencapai tujuan utamanya, sebagaimana
seseorang hanya mengkaji kata dan berbagai kaitannya dengan kata yang lain tanpa
beranjak lebih lanjut untuk menyingkap makna yang dikandungnya, padahal makna itu
merupakan tujuan kehadiran kata. Dalam analogi yang lain Al-Attas menyebut orang
yang hanya mengkaji alam fisik tanpa mengaitkannya dengan realitas metafisik seperti
orang yang terpesona dengan petunjuk arah atau rambu dalam suatu jalan dan tidak
menangkap maknanya untuk melanjutkan perjalanan. Dengan demikian,
pengetahuannya tidak mencapai tujuan hakiki. Bahkan jika mengklaim realitas fisik
sebagai satu-satunya realitas dan mengingkari realitas metafisik, berarti ia telah tersesat
dan tidak mencapai kebenaran.'” Dalam perspektif Ach. Maimun Syamsuddin, catatan
kritis Al-Attas terhadap Ilmu Barat bernuansa teologis sehingga menegaskan
signifikansi penetrasi agama ke wilayah llmu.®

16 Dikutip dari Ach. Maimun Syamsuddin, Agama dan Sains, (Yogyakarta: IRCiSoD, 2012), h.
229-231. Karya Ach. Maimun ini sangat serius dalam mengkomparasikan pemikiran sains Islam antara
dua pemikir Islam kontemporer yakni Syed Naquib al-Attas dan Mehdi Golshani, serta dinarasikan
dengan bahasa akademik yang elegan sekali.

7 Ach. Maimun Syamsuddin, Agama dan Sains,h. 237-238.

18 Ach. Maimun Syamsuddin, Agama dan Sains, h. 234.



27

Lebih jauh, menurut Osman Bakar, beragam wawasan IImu tentang semesta
merupakan IImu yang bersifat partikular sehingga harus dikaitkan kepada konsep tauhid
sebagai Ilmu universal. llmu-llmu partikular dapat dipadukan secara konseptual ke
dalam lImu metafisika tentang tauhid karena Prinsip Ilahi merupakan sumber metafisik
bagi keanekaragaman dunia yang menjadi pokok pembahasan IImu-llmu partikular
itu.”® Namun dalam perspektif Osman Bakar, “perangkat konseptual” yang dibutuhkan
untuk integrasi itu perlu diturunkan dari kosmologi. Kosmologi mampu untuk menjadi
“alat integrasi konseptual” karena tujuannya adalah “untuk mengadakan sebuah IImu
yang memperlihatkan kesalingterkaitan segala sesuatu dan hubungan tingkat-tingkat
hierarki kosmik satu sama lain dan akhirnya dengan Prinsip Tertinggi. Dengan
demikian ia menjadi sebuah pengetahuan yang memungkinkan terjadinya integrasi
keanekaragaman ke dalam keterpaduan”.?

Berhubungan dengan kosmologi ini, ada tiga tingkat eksistensi kosmik yang
fundamental, yaitu spiritual, subtil, dan fisik. Pembagian kosmos ini merupakan
pembagian yang kualitatif atau “vertikal” karena ia merujuk pada tingkat kualitas yang
berbeda-beda. Kosmologi memberi kita pengetahuan tentang keterkaitan ketiga alam
ini. Alam spiritual merupakan dasar bagi alam subtil dan alam subtil merupakan dasar
bagi alam fisik. Oleh karena itu, kosmologi menghendaki agar dunia fisik diperlakukan
bukan sebagai wilayah otonom yang terputus dari tingkat realitas yang lebih tinggi.*

Dengan demikian, secara ontologis, alam semesta mesti kita baca secara
simbolis untuk menguak makna yang tersimpan di baliknya dan untuk menemukan
Sang Pencipta muara bergantungnya alam semesta. Paradigma tauhidik dalam IIimu
Islam yakni bahwa seluruh dimensi objek (ontologis) dalam alam semesta merupakan
refleksi dari Tuhan yang Tuggal sehingga harus dibaca dalam perspektif tauhidik
memang telah menyatu dalam llmu Islam klasik.??

2. Epistemologi Filsafat I1iImu

Secara etimologis, epistemologi berasal dari bahasa Yunani episteme yang
berarti pengetahuan atau ilmu pengetahuan dan logos yang berarti pengetahuan atau
informasi.?® Epistemologi atau filsafat pengetahuan pada dasarnya juga merupakan
suatu upaya rasional untuk menimbang dan menentukan nilai kognitif pengalaman
manusia dalam interaksinya dengan diri, lingkungan sosial, alam sekitarnya. Sebagai
kajian filosofis yang membuat telaah kritis dan analitis tentang dasar-dasar teoritis
pengetahuan, epistemologi kadang juga disebut teori pengetahuan (theory of
knowledge).”* Secara general, epistemologi juga memperbincangkan sumber

19 Osman Bakar, Tauhid dan Sains..., h. 163.

20 Osman Bakar, Tauhid dan Sains, h. 163-174.

? Osman Bakar, Tauhid dan Sains, h. 164-167.

22 Contoh-contoh yang sangat demonstratif mengenai hal ini lihat dalam Seyyes Hossein Nasr,
Science and Civilization in Islam, (New York: A Plume Book, 1970).

2% Lorens Bagus, Kamus Filsafat..., h. 212.

2% Jujun S. Suriasumantri, Filsafat llmu Sebuah Pengantar Populer, (Jakarta: Pustaka Sinar
Harapan, 1996), h. 18.



28

pengetahuan dan cara mendapatkan pengetahuan. Pertanyaan sederhana yang
berhubungan dengan epistemologi adalah bagaimana caranya mendapatkan
pengetahuan tersebut?®

Dalam konteks filsafat Ilmu, epistemologi yang akan kita diskusikan hanya
berhubungan dengan sumber dan cara mendapatkan pengetahuan saintifik. Dalam
perspektif Islam, secara global sumber saluran yang digunakan untuk memahami alam
adalah: Indera-indera eksternal (dengan indera ini pengamatan dan eksperimen dapat
dilakukan), intelek yang tidak terkotori oleh sifat-sifat buruk (yang menguasai
kehendak-kehendak dan khayalan-khayalan, dan bebas dari peniruan buta), serta wahyu
dan inspirasi.?®

Pertama, indra-indra eksternal melalui pengamatan atau observasi. Dalam Al-
Qur’an ada beberapa ayat yang memerintahkan manusia agar menggunakan panca
indranya dalam mencari kebenaran di alam semesta: “Maka tidakkah mereka
memperhatikan (bukti kuasa Allah swt di alam semesta, antara lain) kepada unta
bagaimana ia diciptakan?. Dan (apakah mereka tidak merenungkan) langit, bagaimana
ia ditinggikan?. Dan gunung-gunung bagaimana ia ditegakkan?. Dan bumi bagaimana
ia dihamparkan?”. (QS. 88: 17-20)*'

“Katakanlah (Nabi Muhammad): Perhatikanlah apa yang ada di langit dan di
bumi. Tidaklah bermanfaat ayat-ayat (bukti-bukti kekuasaan Allah swt) dan peringatan-
peringatan bagi kaum yang tidak beriman”. (QS. 10: 10)”.2

Ayat-ayat di atas mengindikasikan bahwa penggunaan kapasitas indra melalui
jalan observasi sangat dianjurkan oleh Al-Qur’an. Ketika Al-Qur’an memerintahkan
manusia untuk menggunakan indra dalam pengamatan saintifik terhadap alam semesta,
itu berarti indra bukan hanya mampu menyingkap sebagian makna pada wajah alam
semesta, tetapi juga indra mempunyai signifikansi tersendiri. Lalu bagaimana
operasional indra dalam membaca fakta empiris? Saya tidak bisa menguraikannya
seargumentatif uraian Mulyadhi Kartanegara. Karena itu, mari kita ikuti eksplorasi
filosofis dari cendekiawan Muslim yang sangat konsen dalam upaya revitalisasi filsafat
Islam.

Dalam perspektif Mulyadhi Kartanegara, berbeda dengan ahli neurologi
modern, menurut para filosof Muslim, indra merupakan kecakapan (daya) jiwa, yang
dimiliki oleh setiap hewan (termasuk manusia), dan bukan hanya sekedar kecakapan
fisik seperti yang dibayangkan banyak ilmuwan modern. Jadi, bersama dengan gerak
(harakah), dan indra (sensasi) merupakan kecakapan jiwa manusia. Sebagai kecakapan
jiwa, indra-indra manusia ini bekerja dengan sangat menakjubkan. Mata, misalnya,
dengan sel-sel saraf yang berhubungan dengan cahaya, dapat mencerap bukan hanya
bentuk benda-benda fisik yang diamatinya, melainkan juga warna mereka. Gelombang

% Jujun S. Suriasumantri, Filsafat 1lmu Sebuah Pengantar Populer, h. 35.

% Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an..., h. 84; Lihat juga dalam Mehdi
Golshani, Melacak Jejak Tuhan Dalam Sains, terj. Ahsin Muhammad (Bandung: Mizan, 2004), h. 28.

27 Quraish Shihab, Al-Quran dan Maknanya, h. 592.

%8 Quraish Shihab, Al-Quran dan Maknanya, h. 220.



29

cahaya yang masuk ke retina ternyata mampu diterjemahkan oleh mata sebagai warna
dan bentuk benda-benda. Dengan demikian, objek-objek fisik yang dapat ditangkapnya
dengan bantuan cahaya juga bisa menimbulkan keindahan yang luar biasa bagi siapa
saja yang mengamatinya. Sinar lembayung yang memesona, seperti yang dapat kita
amati lewat jendela kaca rumah saya sekarang, dapat menimbulkan keindahan yang luar
biasa serta sensasi yang menyenangkan pada diri saya.

Demikian juga sensasi yang dilakukan oleh telinga kita, sesungguhnya sangat
mengagumkan. Gelombang suara yang masuk atau ditangkap oleh telinga Kita
diterjemahkan, setelah melalui proses yang sangat rumit yang melibatkan alat-alat
pendengaran, seperti gendang suara dan siput telinga, sebagai suara yang beraneka
ragam. Suara yang Kita terima sebenarnya adalah berita atau informasi tentang sebuah
benda, bukan dari sudut bentuknya, yang bisa ditangkap oleh indra mata, melainkan dari
sudut lain, seperti harmoni dalam kasus musik, kedahsyatan atau kekuatannya seperti
dalam kasus halilintar; indra pendengaran juga sangat penting terutama sebagai media
audio, melalui apa kita bisa menyimak kuliah, ceramah, pidato, atau sebagai alat
komunikasi dan berdialog yang dilakukan dalam kehidupan kita sehari-hari. Dengan
bantuan indra pendengaran ini, kita (manusia) dapat menangkap ide-ide yang
disampaikan dalam bentuk suara.

Demikian juga indra penciuman dapat memberi informasi yang tidak dapat
dicerap oleh penglihatan maupun pendengaran untuk mengidentifikasi hal-hal yang
tersembunyi, seperti wangi-wangian, bunga atau parfum seorang wanita, atau bau
busuk, seperti makanan yang basi atau bangkai tikus yang tersembunyi, atau bau sangit
yang datang dari benda-benda terbakar. Bahkan, bagi hewan tertentu, seperti anjing dan
kucing, alat penciuman ini merupakan sarana yang krusial untuk mencari makanan dan
sebagainya. Demikian juga indra yang lain, seperti indra perasa dan indra peraba. Indra
perasa yang terletak pada lidah juga merupakan alat tubuh yang sangat berguna untuk
mendapatkan informasi tentang rasa dari sebuah benda, misalnya makanan dan
minuman, sebab melalui indra inilah kita bisa mengetahui kalau benda tersebut pahit,
manis, asam, asin, dan gurih. Kalau tidak ada panca indra ini, tidak bisa dibayangkan
akan munculnya pabrik-pabrik makanan, seperti roti, bakso, kue-kue basah, kue-kue
kering, bahkan juga beraneka ragam minuman. Segala macam rasa, baik yang terdapat
dalam makanan buatan maupun buah-buahan tidak akan punya makna apa pun kalau
kita sendiri tidak memiliki indra rasa tersebut. Dengan demikian, indra perasa bisa
menjadi sumber informasi yang melimpah tentang rasa dari berbagai jenis makanan dan
minuman.

Terakhir adalah indra peraba, yang menyebar di seluruh permukaan tubuh Kita.
Sebagaimana indra-indra lainnya, indra peraba ini juga amat berguna sebagai sumber
pengetahuan manusia khususnya tentang benda-benda fisik dari sudut lembut atau
kasarnya, dingin atau panasnya. Alat peraba, seperti tangan, sangat berguna untuk
menilai apakah “kopi” ini terlalu dingin atau panas, bahan baju ini lembut atau kasar,
dan sebagainya. Bahkan, dengan kepekaan yang dimiliki oleh jari-jari kita (khususnya
ujungnya), seseorang bisa mengenali apakah kertas yang digengamnya itu uang atau



30

sekedar kertas biasa. Bahkan, seorang yang buta pun, dengan tangannya, dapat
membedakan nilai uang (kertas) antara yang satu dengan yang lainnya. Dengan
demikian, ia dapat menjadi sumber informasi yang juga sangat mengagumkan. Singkat
kata, pancaindra ini telah memungkinkan manusia untuk bisa mencerap berbagai
dimensi dari sebuah benda yang diamatinya sehingga indra ini akan menjadi alat
pengamat benda-benda fisik yang sangat canggih dan berguna sebagai sumber
informasi. Demikian pentingnya mereka sehingga bagi para pendukung empirisme,
indra-indra ini dipandang sebagai satu-satunya sumber pengetahuan yang dapat
dipercaya dan diandalkan.

Dari uraian di atas, jelas bahwa indra-indra manusia mampu menggali beragam
informasi dari benda-benda fisik yang diamatinya dengan cara yang sangat unik dan
canggih.”® Dalam dunia modern, karena keterbatasan-keterbatasan indra, para saintis
menciptakan alat-alat bantu, seperti teleskop untuk benda-benda yang jauh, atau
mikroskop untuk benda-benda yang terlalu kecil. Dengan demikian, pengamatan indra
bisa menjangkau ke dalam yang tidak pernah terbayangkan oleh pikiran manusia—
misalnya bisa mengamati supernova (yaitu peristiwa kelahiran bintang-bintang) yang
terjadi puluhan/belasan miliar tahun yang lalu. Demikian juga dengan instrumen yang
canggih, atom—yang tidak bisa dilihat oleh mata telanjang ternyata masih bisa diamati
bahkan dibagi ke dalam bagian-bagian yang lebih kecil lagi—yang disebut hadron—
seperti elektron, proton, neutron, dan quark.*

Meskipun demikian, dalam tilikan ilmuwan Muslim, kapasitas indra-indra kita
mempunyai banyak kelemahan sehingga membuat informasi mereka sering tidak bisa
dipercaya. Misalnya mata, ia sering membuat banyak kekeliruan dalam pengamatannya.
Bintang yang sebenarnya besar, ia laporkan kecil. Pensil yang lurus, ia laporkan
bengkok ketika kita masukkan pensil tersebut ke dalam air. Dengan demikian, ternyata
tidak semua benda dapat dilihat oleh mata karena mata kita hanya bisa menangkap, dan
kemudian menerjemahkan gelombang cahaya dalam frekuensi tertentu, yaitu antara
400-700 nanometer. Lebih atau kurang dari frekuensi tersebut, mata kita tidak bisa lagi
melihat. Akibatnya, sinar kosmik, sinar gamma, sinar X, inframerah, dan ultraviolet
luput dari pengamatannya. Demikian juga telinga, dengan kemampuannya untuk bisa
mencerap gelombang suara dengan frekuensi tertentu saja (20-20.000 kilohertz/detik),
ternyata tidak mampu menangkap banyak suara, baik yang tergolong lebih rendah
(infrasonik) ataupun lebih tinggi (ultrasonik). Tetapi, keterbatasannya yang paling nyata
adalah ketidakmampuannya untuk mencerap entitas-entitas nonfisik.*! Pada titik inilah,
kelemahan-kelemahan indra kita mesti dilengkapi dengan saluran kedua, yaitu akal.

Kedua, fakultas akal. Dalam pengamatan Golshani, dalam kebanyakan ayat Al-
Qur’an, di manapun fenomena alam disebutkan, secara eksplisit ditunjukkan bahwa
mempersepsi ayat-ayat Ilahi di dalam alam dan hubungannya terhadap Tuhan ada dalam
jangkauan manusia yang memiliki intelek. Berikut ini adalah beberapa contoh ayat

2 Mulyadhi Kartanegara, Integrasi llmu, h. 101-105.
%0 Mulyadhi Kartanegara, Integrasi llmu, h. 100-101.
%1 Mulyadhi Kartanegara, Integrasi Ilmu, h. 106.



31

tersebut: “Dia-lah, yang menurunkan air hujan dari langit untuk kamu, sebagiannya
menjadi minuman dan sebagiannya (menyuburkan) tumbuh-tumbuhan yang (pada
tempat tumbuhnya) kamu menggembalakan ternakmu. Dia menumbuhkan bagi kamu
dengan air hujan itu tanam-tanaman: zaitun, korma, anggur, dan segala amcam buah-
buahan. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar ada tanda-tanda bagi
kaum yang bertafakur”. (QS. 16: 10-11)

“Dan Dia-lah yang menjadikan bintang-bintang bagimu agar kamu
menjadikannya petunjuk dalam kegelapan di darat dan di laut. Sesungguhnya Kami
telah Menjelaskan tanda-tanda kebesaran (Kami) kepada orang-orang yang
mengetahui”. (QS. 6: 97) “Dan Dia menundukkan malam dan siang, matahari dan
bulan untukmu. Dan binatang-binatang itu ditundukkan (untukmu) dengan perintah-
Nya. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar ada tanda-tanda bagi kaum
yang berakal”. (QS. 16:12)

Penggunaam kata-kata seperti tafakur, ta’aqqul, dan tafagquh dalam ayat-ayat
tersebut di atas menunjukkan (dengan penekanan yang berbeda) bahwa untuk
memahami alam, seseorang harus menggunakan inteleknya.®* Dalam konteks ini,
meskipun observasi dan eksperimentasi tak dapat dihindari untuk meraih informasi dari
dunia eksternal, ia bukanlah alat-alat yang cukup. Bila kita hanya bersandar pada indra-
indra eksternal, kita tidak akan mempu menafsirkan dunia fisik, dan menemukan
hubungan di antara kejadian-kejadian alam.

Pada kenyataannya, manusia tidak berbeda dengan binatang-binatang lainnya
sejauh menyangkut indra-indra eksternal tersebut, bahkan dalam hal ini beberapa
binatang lebih baik dari manusia. Apa yang membedakan manusia dari binatang adalah
keahliannya yang tinggi dalam mengamati dunia dan menafsirkan kejadian-kejadian di
dalamnya. Ini dikarenakan fakultas yang disebut fakultas rasional yang mampu
menghubungkan tanda-tanda dan simbol-simbol yang diraih lewat indra-indra, dan
mampu menafsirkannya. Indra-indra memberi kita serangkaian tanda-tanda dan simbol-
simbol yang tak berkaitan dan intelek membuka hubungan-hubungan di antaranya.®

Lebih jauh, dalam Al-Qur’an ada sejumlah ayat yang menunjukkan bahwa bagi
sebagian orang, indra mereka tidak berfungsi dengan baik ketika melihat tanda-tanda
Tuhan pada wajah alam semesta: “Dan demi (keagungan dan kekuasaan Kami),
sungguh Kami telah menciptakan untuk (isi neraka) Jahannam banyak dari jin dan
manusia (karena kesesatan mereka); mereka mempunyai hati, tetapi tidak mereka
gunakan memahami (ayat-ayat Allah swt) dan dia mempunyai mata (tetapi) tidak
mereka gunakan melihat (tanda-tanda kekuasaan Allah swt) dan mereka mempunyai
telinga (tetapi) tidak mereka gunakan untuk mendengar (petunjuk-petunjuk Allah swt).
Mereka itu seperti binatang ternak, bahkan mereka lebih sesat. Mereka itulah orang-
orang yang lalai”. (QS. 7: 179 )*

%2 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Quran..., h.86-87.
%3 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, h. 87-88.
% Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, h. 174.



32

“Maka apakah mereka tidak berjalan di bumi, lalu mereka memiliki hati yang
dengannya mereka dapat memahami atau mereka memiliki telinga yang dengannya
mereka dapat mendengar, karena sesungguhnya bukanlah mata yang buta, tetapi yang
buta (ialah) hati yang berada di dalam dada.” (QS. 22: 46)*

Berpijak pada ayat-ayat tersebut, Golshani memberikan interpretasi bahwa
mata, telinga, dan indra-indra eksternal lainnya adalah alat bagi akal; dan itu semua
hanya bisa berfungsi dengan sempurna dan bermakna penuh jika berjalan melalui
saluran intelek. Mata melihat, sedang akal menafsirkan hasil penglihatan dan
menyatakan keputusan. Fungsi penglihatan dapat dianggap sempurna bila sejalan
dengan wawasan, Yaitu ketika sensori (yang berhubungan dengan panca indra)
dilengkapi dengan intelek (suprasensori).*

Selain itu, menurut Mulyadhi Kartanegara, kelebihan yang paling istimewa
pada akal terletak pada kecakapan atau kemampuannya untuk menangkap “kuiditas”
atau “esensi” dari sesuatu yang diamati atau dipahami. Dengan kecakapan ini, akal
manusia dapat mengetahui konsep universal dari sebuah objek yang diamatinya lewat
indra yang bersifat abstrak dan tidak lagi berhubungan dengan data-data partikular.
Ketika kita memahami “esensi” manusia, sebenarnya kita bukan lagi berbicara tentang
manusia partikular a atau b, melainkan berbicara tentang manusia dalam pengertian
manusia yang universal—atau tentang sifat dasar kemanusiaan. Ketika berbicara
tentang meja, kita bukan lagi berbicara tentang meja yang berbentuk segitiga,
segiempat, segilima, atau berbentuk ati-ati, melainkan berbicara tentang hakikat atau
kuiditas yang meliputi semua meja partikular atau tertentu. Inilah yang disebut oleh
Aristoteles dengan “bentuk” (form/shurah). Dengan kemampuan akal menangkap esensi
(mahiyyah) dari benda-benda yang diamatinya, manusia bisa menyimpan jutaan
“makna” dan “pemahaman” tentang pelbagai objek ilmu yang bersifat abstrak sehingga
tidak memerlukan ruang fisik yang luas di dalam pikiran kita.*’

Sampai di sini, sudah cukupkah kita hanya mengandalkan indra dan akal
sebagai sumber pengetahuan? Akal boleh memiliki kecakapan yang luar biasa, baik
untuk menangkap objek-objek fisik maupun nonfisik, tetapi ia juga memiliki
keterbatasan-keterbatasannya yang fundamental. Mengomentari kelebihan dan
kekurangan akal, Ibn Khaldun mengatakan, “Sebagai timbangan emas dan perak, akal
adalah sempurna; tapi masalahnya bisakah timbangan emas dipakai untuk menimbang
gunung? Dengan demikian, akal betapapun sempurnanya sebagai sumber ilmu, tetap
saja, menurut para pemikir Muslim, memiliki kekurangan-kekurangan yang
fundamental karena masih banyak hal besar yang berada di luar jangkauan akal. Akal
menjadi alat analisis dan sumber ilmu hanya pada sektor tertentu, tetapi bungkam pada

sektor yang lainnya”.*®

% Quraish Shihab, Al-Quran dan Maknanya,h. 337.

%6 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an..., h. 89.

" Mulyadhi Kartanegara, Pengantar Epistemologi Islam, (Bandung: Mizan, 2003), h. 25.
%8 Mulyadhi Kartanegara, Integrasi Ilmu, h. 110.



33

Pada titik inilah, diperlukan sumber pengetahuan yang ketiga yaitu intuisi dan
wahyu. Dalam perspektif Golshani, intuisi dan wahyu mempunyai peran signifikan
untuk menyingkap fenomena alam semesta.*® Ada sejumlah ayat Al-Qur’an mengenai
isyarat tersebut: “Bacalah dengan nama Tuhanmu yang menciptakan, yang mengajari
(untuk menulis) dengan pena. Mengajari manusia, apa yang tidak diketahuinya”. (QS.
96: 1,4-5); “Dia telah menciptakan manusia, dan mengajarinya bicara”. (QS. 2: 31), &
“Dan mengajari Adam segala nama-nama” (QS. 28:7).

Sejumlah ayat Al-Qur’an tersebut menunjukkan bahwa disamping saluran-
saluran pengamatan biasa, yaitu perenungan dan pengintelekan (intellection), ada cara
yang lebih langsung dalam meraih pengetahuan akan realitas dunia lewat Sang Pemberi
pengetahuan; tetapi cara ini bukanlah cara yang umum, dan hanya orang-orang yang
beriman pilihan sajalah yang dapat melewatinya.*’

Menurut Golshani, para filosof Muslim percaya bahwa manusia yang memiliki
kemampuan untuk meraih ilmu langsung semacam itu adalah mereka yang dianugerahi
dengan “fakultas kewalian” (quwwah qudsiyah atau saintly faculty). Untuk
menerangkan penalarannya, kita kembali ke belakang, dan melihat bahwa satu di antara
saluran-saluran pengetahuan itu adalah berpikir (logis). Dalam berpikir, pikiran
mengalami dua fase gerakan, dan bolak-balik antara yang diketahui dan yang tak
diketahui. Didalam berpikir, seseorang mencari sebuah pernyataan pertengahan yang
sama dalam kedua proposisi yang diberikan; dengan bantuan ini ia bisa berharap untuk
memahami apa yang tidak diketahui. Secara umum, menemukan pernyataan
pertengahan memerlukan premis-premis tertentu. Bahkan dalam kejadian-kejadian
khusus tertentu, sebagian orang bisa mencapai pernyataan pertengahan dan
kesimpulannya tanpa membentuk silogisme dalam pikiran mereka. Bakat mental yang
membawa seseorang kepada tujuan tanpa mengikuti langkah-langkah logis ini disebut
intuisi, dan dalam bentuknya yang tertinggi disebut fakultas kewalian. Seorang yang
memiliki pemberian ini dapat mengetahui banyak realitas tanpa menggunakan indera
fakultas-fakultas dan indera rasionalnya.**

Menurut laporan Mulyadhi Kartanegara, Ibn Arabi dalam karyanya yang
berjudul Risalah Al-Anwar fi ma Yumnah Shahib Al-halwa min Al-Asrar, bisa menjadi
bukti atau saksi atas kekuatan pengalaman mistik sebagai sumber ilmu pengetahuan.
Dalam karya tersebut, Ibn Arabi menceritakan apa yang dia alami selama zikirnya yang
intensif. Ternyata melalui zikirnya itu, Ibn Arabi bisa menembus berbagai “dunia”, baik
dunia fisik maupun nonfisik. Betapa tidak, menurut pengakuannya, dalam zikirnya itu
dia dibawa masuk ke dunia mineral dan diperkenalkan pada berbagai batuan permata
dan logam-logam dengan segala manfaatnya, baik yang bersifat medis maupun nutritif.
Demikian juga ketika terus melanjutkan zikirnya, dia juga masuk ke alam tumbuhan, di
mana segala macam tumbuhan memperkenalkan diri mereka beserta manfaat medis dan

% Golshani, Melacak Jejak Tuhan, h. 34-39.
0 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, h. 95-96.
* Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, h. 98.



34

nutrisinya. Inilah pengalaman mistik yang begitu kaya yang diperoleh lewat hati
(intuisi), di mana penelitian akal tidak mengambil andil sedikit pun.*?

Sedangkan Osman Bakar melaporkan perjalanan sufistik Ibn Sina melalui
simbol-simbol material atas semesta hingga tiba pada pencerahan spiritual dalam
karyanya Oriental Philosophy. Dalam karya ini, fakta-fakta ilmiah oleh Ibn Sina
ditransformasikan dalam simbol-simbol yang berfungsi seperti rambu-rambu petunjuk
bagi para penempuh jalan menuju kesempurnaan spiritual dalam perjalanannya melalui
dan melampaui kosmos menuju kehadirat Ilahi. Ibn Sina telah menarik fakta-fakta
ilmiah dari berbagai bidang ilmu seperti mineralogi, biologi, astronomi, sosiologi, dan
antropologi karena ilmu-ilmu inilah yang dikenal di dunia abad Pertengahan pada masa
hidupnya. Realitas-realitas fisik dan astronomis alam semesta yang diuraikan oleh
pengetahuan ilmiah tidak lagi dipandang oleh karya ini sebagai objek-objek dan
fenomena eksternal untuk dianalisis dan dimanipulasi secara ilmiah. Berkat
pengetahuan simbolik tentang alam semesta, lbn Sina mampu melihat realitas-realitas
ini sebagai bagian dari kosmos simbol-simbol yang harus dilalui dalam perjalanan
spiritualnya menuju Tuhan. Pengetahuan ilmiah tentang dunia fisik, oleh karena itu,
dapat memainkan peran penting dalam perumusan gagasan tentang perjalanan spiritual
melalui kosmos dengan syarat bahwa pengetahuan tradisional tentang simbol-simbol itu
ada dan diterima.*®

Sebagian ilmuwan kontemporer telah mengakui eksistensi fakultas intuisi. Dr.
Alexis Carrel dalam bukunya Man the Unknown mengatakan:

“Jelaslah penemuan-penemuan besar bukanlah produk inteligensia saja.
Manusia-manusia genius, sebagai tambahan bagi kekuatan pengamatan dan
pemahamannya memiliki kualitas-kualitas lain, seperti intusi dan imajinasi
kreatif. Dengan intuisi mereka mempelajari hal-hal yang diabaikan manusia
lain; mereka melihat hubungan-hubungan antara fenomena yang nampaknya tak
berhubungan. Semua manusia besar dianugerahi intuisi. Mereka mengetahui—
tanpa analisis, tanpa penalaran—apa yang penting mereka ketahui.”*

Sedangkan dalam paradigma Al-Qur’an, secara umum figur yang telah
mengaktualisasikan semua-seluruh fakultas secara holistik: eksperimental, intelektual,
dan spiritual adalah ulil Albab. Dari beragam deskripsi Al-Qur’an, ulil Albab memiliki
fakultas penalaran, perenungan, ketakwaan, dan pengetahuan. Karakteristik mereka
lainnya adalah: mendengarkan kebenaran, mampu menjauhi kepalsuan-kepalsuan,
menyembah Tuhan, bijaksana, menyadari, dan mengambil pelajaran dari pengalaman-
pengalaman masa lalu. Sehingga kita dapat melihat bahwa ulil Albab memiliki hampir
seluruh karakteristik di dalam Al-Qur’an untuk memahami Alam.*

2 Mulyadhi Kartanegara, Integrasi llmu, h.113.

* Osman Bakar, Tauhid dan Sains, h 156-157. Bandingkan juga dengan Michel Talbot,
Mistisisme & Fisika Baru, terj. Agung Prihantoro, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002).

* Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, h. 99.

** Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, h. 103.



35

3. Aksiologi Filsafat 1lmu untuk Pendidikan Islam

Aksiologi merupakan studi yang menyangkut teori umum tentang nilai atau
suatu studi yang menyangkut segala yang bernilai.*® Sedangkan menurut Louis O.
Kattsoff, aksiologi adalah ilmu pengetahuan yang menyelidiki hakikat nilai, yang
umumnya ditinjau dari sudut pandang kefilsafatannya.*’ Pertanyaan fundamental yang
berhubungan dengan aksiologi adalah untuk apa pengetahuan tersebut dipergunakan?*
Berhubungan dengan filsafat Ilmu, maka pertanyaan aksiologisnya adalah apa
signifikansi filsafat Ilmu Islam bagi Pendidikan Islam?

Mari kita lihat aksiologi filsafat Ilmu Islam melalui perspektif Mehdi Golshani.
Pertama, jika pengetahuan dari suatu ilmu merupakan persyaratan pencapaian tujuan-
tujuan Islam sebagaimana dipandang oleh syariah, maka mencarinya merupakan sebuah
kewajiban, karena ia merupakan kondisi awal untuk memenuhi kewajiban syariah.
Misalnya, kesehatan badan seseorang di dalam sebuah masyarakat Islam adalah penting.
Dari sini, bagi orang-orang Islam, mempelajari ilmu obat-obatan itu wajib kifayah.

Sebagian orang berpendapat bahwa dalam konteks ini, kewajiban mempelajari
suatu ilmu tentu tergantung pada kebutuhan masyarakat pada ilmu itu. Misalnya, pada
zaman Kkita, agar sukses dalam pertanian dengan skala besar atau perdagangan, ilmu
khusus tentang masalah ini adalah penting. Dengan demikian, menspesialisasikan
bidang-bidang ini bagi orang-orang Islam adalah wajib kifayah. Jelaslah, bahwa kaum
Muslim membatasi diri dengan mempelajari apa yang telah ditemukan di negara-negara
lain, dengan kata lain, merasa puas dengan sedikit keberhasilan ilmu-ilmu mereka, maka
mereka tidak akan pernah mampu memukul dunia non-Muslim dalam hal kemajuan
ilmu.

Kedua, Pendidikan yang dikehendaki oleh Al-Qur’an adalah pendidikan yang
agung dan mulia, bukan pendidikan yang takluk dan bergantung kepada orang-orang
kafir, seperti bisa kita lihat dalam Al-Qur’an di bawah ini: “Dan Allah sekali-kali tidak
akan memberi jalan kepada orang-orang kafir untuk memusnahkan orang-orang
beriman”. (QS. 4: 141)

Agar dapat merealisasikan tujuan yang dibahas oleh Al-Qur’an ini, Pendidikan
Islam benar-benar harus memiliki kemerdekaan kultural, politik dan ekonomi. Pada
gilirannya, hal ini membutuhkan pelatihan para spesialis kaliber tinggi di dalam segala
lapangan dan penciptaan fasilitas-fasilitas ilmiah dan teknik dalam Pendidikan Islam.
Sungguh jelas bahwa sebab-sebab kemunduran Pendidikan kaum Muslim pada abad-
abad terakhir ini adalah karena mereka menyerahkan studi ilmu-ilmu tersebut kepada
yang lain, padahal mereka sendiri harus lebih mempelajarinya, dan ini membuat mereka
sendiri tergantung kepada orang lain.

Di abad modern, permasalahan dalam pendidikan islam tidak dapat dipecahkan
kecuali dengan upaya pengembangan ilmiah, dan kunci untuk sukses di dalam seluruh

“® |orens Bagus, Kamus Filsafat, h. 33.
" Lois O Kattsoft, Pengantar Filsafat, h. 319.
* Jujun S. Suriasumantri, Filsafat 1lmu Sebuah Pengantar Populer, h. 35.



36

urusan bersandar pada ilmu. Karena itu, adalah kewajiban sarjana Muslim dan para
peneliti yang tinggal di negara-negara blok Barat atau Timur dan terlibat dalam bidang
pendidikan untuk meraih pengetahuan teknik dan ilmiah yang lengkap dan mutakhir.
Jika tidak, pendidikan Islam benar-benar akan tetap berada di bawah dominasi satu
adikuasa atau yang lain. Imam Ja’far Al-Shadiq berkata: “Seorang yang sadar akan
zamannya tidak akan disibukkan oleh masalah-masalah yang tidak diinginkan”.

Ringkasnya, jika kaum Muslim ingin sukses perjuangannya dalam melawan
kekuatan-kekuatan jahat abad ini, maka mereka harus memperalati dirinya dengan
pokok-pokok penting perkembangan keilmuan dan berusaha mengejar kemunduran di
dalam lapangan teknik dan keilmuan. Permasalahan apa pun yang penting untuk
menjaga eksistensi dan vitalitas Pendidikan Islam harus dipelajari.

Ketiga, Al-Qur’an menyuruh manusia mempelajari sistem dan skema
penciptaan, keajaiban-keajaiban alam, sebab-sebab dan akibat-akibat seluruh benda-
benda yang ada, kondisi-kondisi organisme hidup; pendeknya, seluruh tanda-tanda
kekuasaan Tuhan yang ada di alam eksternal dan kedalaman-kedalaman batin jiwa
manusia. Al-Qur’an menyuruh berpikir dan merenungkan seluruh aspek-aspek
penciptaan dan menyuruh manusia menggunakan nalar dan fakultas-fakultas lainnya
untuk menemukan rahasia-rahasia alam. Kita bisa melihat beberapa ayat di bawabh ini:

“Maka apakah mereka tidak melihat langit yang ada dia atasnya, bagaimana
Kami membangun dan menghiasinya, dan langit itu tidak mempunyai retak-retak
sedikitpun. Dan Kami hamparkan bumi itu dan Kami letakkan padanya gunung-gunung
yang kokoh, dan Kami tumbuhkan padanya segala macam tanaman yang indah
dipandang mata, untuk menjadi pelajaran dan peringatan bagi tiap-tiap hamba yang
kembali”. (QS. 50: 6-8).%

Sebagaimana kita lihat dari ayat-ayat di atas, Allah menunjukkan seluruh
benda-benda yang ada di dalam alam sebagai “tanda-tanda” penciptaan-Nya, dan sistem
alam sebagai rekaman perancang dan pemrogram Yang Mahatahu. Studi tentang alam
dan apa-apa yang ada di dalamnya merupakan alat-alat (cara) yang sangat penting untuk
mengetahui Allah dan mengenal keagungan pencipta-Nya. *°

Tentunya, sebagaimana disebutkan oleh ayat-ayat tersebut di atas, memahami
“tanda-tanda” Pencipta, hanya mungkin bagi orang-orang terdidik dan bijak yang
berjuang menggali rahasia-rahasia alam dan yang telah mendapatkan ilmu di dalam
bidang-bidang studi mereka. Jika tidak, pengenalan superfisial terhadap “kitab
penciptaan” ini saja tidak akan cukup mengungkapkan hal sebenarnya. Suatu awal
pemahaman Kkitab alam yang tepat hanya bisa dicapai lewat ilmu-ilmu semacam
matematika, fisika, kimia, astronomi, botani, dan zoologi (yang bisa kita sebut sebagai
ilmu-ilmu kealaman). Dengan pertolongan ilmu-ilmu tersebut dan ilmu-ilmu rasional
kita dapat menyimak hukum-hukum alam membuka keajaiban aturan (order) dan skema
penciptaan yang mengatur alam. Dalam cahaya inilah seharusnya kita membaca ayat
Al-Qur’an di bawah ini: “Maka tidaklah berulang-ulang, adakah kamu lihat sesuatu

9 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Quran, h. 49-51.
%0 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, h. 51.



37

yang tidak seimbang? Kemudian pandanglah sekali lagi dan sekali lagi. Pandanganmu
akan kembali pada dirimu, seperti pandangan orang hilang ingatan, letih, dan lesu”.
(QS. 67: 3-4) Maksud ayat ini adalah bahwa semakin jauh pengetahuan manusia dalam
memahami penciptaan Tuhan, maka semakin jelaslah baginya kebesaran dan
kemuliaan-Nya.>

Keempat, alasan lain untuk mempelajari fenomena-fenomena alam dan skema
penciptaan adalah bahwa ilmu tentang hukum-hukum alam dan karakteristik-
karakterisitik benda-benda serta organisme-organisme dapat berguna untuk perbaikan
kondisi pendidikan Islam. Masalah ini banyak ditekankan oleh banyak ayat Al-
Qur’an.” Berikut sebuah ayat yang relevan dengan persoalan ini:

“Dan Dia menundukkan malam dan siang, matahari dan bulan untukmu. Dan
binatang-binantang itu ditundukkan (untukmu) dengan perintah-Nya. Sesungguhnya
yang pada demikian itu benar-benar ada tanda-tanda (kekuasaan Allah) bagi kaum
yang memahami, dan Dia (menundukkan pula) apa yang Dia ciptakan bagi kamu di
bumi ini dengan berlain-lainan macamnya. Sesugguhnya pada yang demikian itu
benar-benar terdapat tanda-tanda (kekuasaan Allah) bagi kaum yang mengambil
pelajaran. Dan Dialah, Allah, yang menundukkan lautan (untukmu), agar kamu dapat
memakan darinya daging yang segar (ikan), dan kamu mengeluarkan dari laut itu
perhiasan yang kamu pakai; dan kamu melihat bahtera berlayar padanya, dan supaya
kamu mencari (keuntungan) dari karunia-Nya, dan supaya kamu bersyukur. Dan Dia
menancapkan gunung-gunung di bumi supaya bumi itu tidak goncang bersama kamu
(dan Dia menciptakan) sungai-sungai dan jalan-jalan agar kamu mendapat petunjuk.
Dan Dia (menciptakan) tanda-tanda (petunjuk jalan). Dan dengan bintang-bintang
itulah mereka mendapat petunjuk”. (QS. 16: 12-16)

Dalam paradigma Al-Qur’an, mempelajari kitab alam semesta akan
mengungkapkan rahasia-rahasianya kepada manusia dan menampakkan koherensi
(keterpaduan), konsistensi, dan aturan di dalamnya. Ini akan memungkinkan manusia
untuk menggunakan ilmunya sebagai perantara untuk menggali kekayaan-kekayaan dan
sumber-sumber yang tersembunyi di dalam alam dan mencapai kesejahteraan material
lewat penemuan-penemuan ilmiahnya. Tuhan telah menunjukan manusia sebagai wakil
dan khalifah-Nya di atas bumi dan diberinya kesempatan-kesempatan yang tidak
terbatas. la harus mengenal potensi-potensi dirinya, memanfaatkan kesempatan-
kesempatan itu, dan memperoleh kekuatan dan kebijaksanaan yang sesuai dengan
peranannya sebagai seorang wali Allah dan sebuah “tanda” kebijaksanaan dan
kemahatahuan-Nya.>®

Dalam konteks modern, dimensi aksiologis memahami alam semesta untuk
tujuan mengenal Sang Pencipta pun diakui oleh saintis terbesar abad 20, Albert
Einstein. Dalam salah satu risalahnya, Einstein menulis dengan indah: “l want to know
how God created this world. I am not interested in this or that phenomenon, in the

51 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an h. 52-53.
52 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, h. 53.
5% Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an h. 54.



38

spectrum of this or that element, | want to know His thoughts, the rest are details”.
Artinya secara bebas kurang lebih: “Aku ingin mengetahui bagaimana Tuhan
menciptakan dunia ini. Aku tidak tertarik dengan fenomena ini atau itu, dengan
spektrum unsur ini atau itu; Aku ingin mengetahui rancangan-Nya (pikiran Tuhan),
sedangkan sisanya hanyalah rincian-rincian saja”.>*

Lebih jauh, dalam (tilikan) pengamatan E. F. Schumacher ada perbedaan
distingtif antara tujuan Ilmu Islam era klasik dengan Illmu Barat modern setelah
renaisans. Meminjam istilah Schumacher, jika llmu klasik mempunyai paradigma
aksiologis yang berbunyi: science for understanding (llmu untuk pemahaman), maka
IImu modern mengikrarkan paradigma aksiologis yang berbunyi: science for
manipulation (Ilmu untuk manipulasi). Ilmu demi pemahaman mempunyai tujuan
utama kepada kebajikan tertinggi yaitu yang Benar, yang Baik, dan yang Indah; sebuah
pengetahuan yang akan membawa kepada kebahagiaan dan keselamatan umat manusia.
Sebab Ilmu klasik memandang alam semesta sebagai hasil karya Tuhan (God'’s
handiwork), sementara Ilmu untuk manipulasi hanya bertujuan untuk meraih
penguasaan material semata.>

Pada level inilah, sebagian ilmuwan Muslim menganggap alam semesta pun
sebagai sesuatu yang sakral sebab ia berasal dari Tuhan yang Maha Suci dan
pemahaman terhadap alam semesta bertujuan untuk mengenal dan mendekat kepada
Yang Maha Suci tersebut demi kebahagiaan manusia itu sendiri. Karena Ilmu Islam
berpijak pada pandangan tauhid, memandang Tuhan sebagai Pencipta dan Pemelihara
alam semesta, maka tidak berlebihan jika Golshani menamakan Ilmu Islam sebagai limu
sakral atau sacred science, yang berbeda dengan Ilmu sekuler atau secular science.

Orientasi pengabdian pada Sang Pencipta yang harus berujung kepada
kebahagiaan manusia dapat disimak dari perbedaan antara Ilmu sakral dan IImu sekuler
yang dieksplorasi oleh Golshani. Pertama, llmu sekular menganggap dunia fisik
sebagaimana adanya dan melihat tidak ada ruang bagi Tuhan dalam tatanan alam
semesta. Sedangkan Ilmu sakral justru memandang alam semesta diciptakan dan
dipelihara oleh Tuhan yang Maha Mengetahui lagi Maha Kuasa. Sehingga, Ilmu sakral
berpusat pada Tuhan-God centered.

Kedua, Ilmu sekuler berisi spesialisasi/pemisahan dan menjadikan fragmentasi
ilmu. Setiap ilmu mempunyai wilayah yang terpisah masing-masing dan tercerabut dari
dimensi sakral. Sedangkan Illmu sakral justru berupaya menyibak kesatuan yang
mendasari tatanan semesta. Dengan kata lain, Ilmu sakral mempunyai pandangan
holistik kepada alam semesta dan menerapkan sebuah pendekatan holistik pula.
Sehingga tidak ada dikotomi ilmu ke dalam kategori agama dan sekuler. Jenis ilmu apa
pun yang bertujuan memenuhi cita-cita Islam untuk kemajuan, kesejahteraan, dan
kebahagiaan manusia, maka dianggap sakral.

54 Zainal Abidin Bagir (ed.), Science And Religion, h. 94.
%5 Zainal Abidin Bagir (ed.), Science And Religion, h. 97.
% Zainal Abidin Bagir (ed.), Science And Religion, h. 97.



39

Ketiga, Ilmu sekuler hanya menganggap kajiannya pada wilayah fisikal,
sehingga realitas spiritual dianggap tidak ada. Bagi IImu sekuler tidak ada ruang bagi
supra-material (ghaib). Sudut pandang inilah yang disebut saintisme: perspektif yang
memandang bahwa llmulah satu-satunya jalan menuju kebenaran.®” Sementara llmu
sakral mengakui bahwa disamping ada wilayah material, ada pula wilayah spiritual yang
harus didekati dengan wahyu dan intuisi. Ilmu sakral mengikrarkan diri bahwa terdapat
dimensi kenyataan yang lebih luas daripada yang bisa dilihat oleh mata manusia.

Keempat, Ilmu sekuler mengabaikan/menolak gagasan mengenai tujuan alam
semesta. Sedangkan Ilmu sakral memandang alam semesta mempunyai sebuah makna
yang melampaui kehidupan kita dan berhubungan dengan tujuan eksistensinya.
Sehingga kehidupan yang penuh makna, adalah untuk mengabdi kepada Tuhan dalam
segala aspek kehidupan.

Kelima, Ilmu sekuler mempromosikan netralitas nilai, sedangkan Ilmu sakral
menggabungkan ilmu dengan nilai. Artinya, llmu sekuler menafikan nilai moral
sedangkan IImu sakral justru menjadikan prinsip moral sebagai bagian Iimu.

Keenam, dalam konteks sekularistik, Ilmu bertujuan untuk mengontrol dan
memanipulasi alam semesta dan masyarakat. Sedangkan dalam konteks ketuhanan, 1imu
bertujuan untuk memperoleh kearifan dan untuk menangani problem-problem
individual dan sosial kemanusiaan dengan prinsip meraih ridha Tuhan.

Ketujuh, karena Kketerbatasan wilayahnya, Ilmu sekuler hanya mampu
merespon pertanyaan-pertanyaan spesifik dan tidak mampu melukiskan sebuah
gambaran dunia yang komprehensif. Ilmu sekuler tidak berbicara sedikitpun tentang
kebaikan dan keburukan, kebahagiaan dan kesengsaraan, Tuhan dan keabadian, tentang
makna dan moralitas. Sedangkan Ilmu sakral, karena mencakup wilayah yang
komprehensif, maka ia juga berbicara tentang problem-problem abadi kehidupan umat
manusia.

Dengan demikian, dimensi aksiologis llmu dalam paradigma Islam adalah
demi kebahagiaan umat manusia dalam segala aspeknya sekaligus untuk memahami dan
mendekati Sang Pencipta sekaligus membawa manfaat demi kebahagiaan umat manusia
dalam segala aspeknya. Sehingga aksiologis Ilmu Islam mengikrarkan sebuah prinsip
bahwa dimensi profanitas alam semesta tidak dapat dipisahkan dari dimensi sakralitas
tujuannya dalam mengabdi kepada Tuhan Sang Pencipta dan berujung pada kemajuan,
kesejahteraan, kebaikan, dan kebahagiaan manusia. Melalui kajian aksiologis inilah,
filsafat llmu tidak akan pernah kehilangan spirit signifikansi dan aktualitasnya dalam
mengemban misi kemanusiaan dalam bingkai pengabdian kepada Sang Pencipta.

D. Simpulan
Penjelasan di atas bahwa filsafat ilmu menjadi bagian penting dalam
pendidikan islam sebagi pembimbing dan pedoman dalam melaksakanakan segala

% Tentang saintisme lihat Louis Leahy, Aliran-Aliran Besar Ateisme (Yogyakarta: Kanisius,
1985), h. 138-140. Bandingkan dengan Huston Smith, Why Religion Matters (New York: HarperCollins
Publishers, 2001), h. 59-78.



40

macam bentuk pendidikan islam. Mengabaikan filsafat ilmu sebagai pijakkan berfikir
bagi penyelengara pendidikan akan berdampak hilangnya orentasi keilmuan pada
lembaga pendidikan dan cendrung berorentasi pada matrealisme dan konsumerisme.
Sebab, walaupun Islam memandang penting materialisme, namun pengalaman indrawi
bukan satu-satunya sumber pengetahuan. Demikian pula, meskipun penggunaan rasio
sangat diapresiasi dalam Islam untuk melaksanaakan program pendidikan islam, tapi
tidak sampai menyebabkan tumbuhnya rasionalisme. Lagi-lagi semua ini disebabkan
aplikasi eksperimentasi dan nalar dalam melaksankan pendidikan islam tidak pernah
terlepas dari spirit keimanan kepada Sang Pencipta. Para ilmuwan Muslim selalu
diilhami oleh kesadaran religius yang kuat terhadap Tuhan, sebagai sumber
segalanya.Oleh karena itu integrasi keilmuan islam dalam pendidikan Islam harus
mampu mengaktifkan semua elemen yang dimiliki oleh peserta didik untuk
menghasilkan mutu pendidikan Islam.



41

DAFTAR PUSTAKA

Al-Ghazali, Syaikh Muhammad, Berdialog Dengan Al-Qur’an, terj. Masykur Hakim
dan Ubaidillah, Bandung, Mizan, 1997.

Bagir, Zainal Abidin (ed.), Science and Religion, Australia: ATF Press, 2005.

Bagus, Lorens, Kamus Filsafat, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2002.

Bakar, Osman, Tauhid dan Ilmu, terj. Yuliani Liputo dan M.S. Nasrulloh, Bandung:
Pustaka Hidayah, 2008.

Gulshani, Mehdi, Filsafat llmu Menurut Al-Qur’an, terj. Agus Effendi, Bandung:
Mizan, 19809.

, Melacak Jejak Tuhan Dalam Ilmu, terj. Ahsin Muhammad, Bandung:
Mizan, 2004.

Heriyanto, Husein, Menggali Nalar Saintifik Peradaban Islam,Bandung: Mizan, 2011.
Kartanegara, Mulyadhi, Pengantar Epistemologi Islam, Bandung: Mizan, 2003.
, Integrasi llmu, Jakarta: UIN Jakarta Press, 2005.
Kattsoft, Lois O, Pengantar Filsafat, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004.
Leahy, Louis, Aliran-Aliran Besar Ateisme, Yogyakarta: Kanisius, 1985.
Nakosteen, Mehdi, Kontribusi Islam atas Dunia Intelektual Barat, terj. Joko S. Kahhar
& Supriyanto Abdullah, Surabaya: Risalah Gusti, 2003.

Nasr, Seyyed Hossein, The Need for a Sacred Science, The United Kingdom: Curzon
Press, 1993.
, Science and Civilization in Islam, New York: A Plume Book, 1970.
Palmquis, Stephen, Pohon Filsafat, terj. Muhammad Shodiq, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2007.
Purwanto, Agus, Ayat-Ayat Semesta, Bandung: Mizan, 20009.
Smith, Huston, Why Religion Matters, New York: HarperCollins Publishers, 2001.
Suriasumantri, Jujun S, Filsafat Ilmu Sebuah Pengantar Populer, Jakarta: Pustaka Sinar
Harapan, 1996.
, Filsafat llmu Sebuah Pengantar Populer, Jakarta: Pustaka Sinar Harapan,
1996.

Shihab, M. Quraish Al-Qur’an dan Maknanya, Tangerang: Lentera hati, 2010.

Syamsuddin, Ach. Maimun, Agama dan limu, Yogyakarta: IRCiSoD, 2012.

Talbot, Michel, Mistisisme & Fisika Baru, terj. Agung Prihantoro, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2002.

Yahya, Harun, Pustaka Ilmu Populer Islami, terj. Catur Sriherwanto, Bandung: Sygma
Publishing, 2011.



