
 
Vol. 02 No. 06 (2023) : 21-41                                                          e-ISSN 2964-013X 

p-ISSN 2964-1748 

UNISAN JOURNAL: JURNAL MANAJEMEN & PENDIDIKAN ISLAM 
e-ISSN: 2964-013X | p-ISSN: 2964-1748 

Available online at https://journal.an-nur.ac.id/index.php/unisanjournal 
 
 
 

 

UNISAN JOURNAL : Jurnal Manajemen & Pendidikan Islam 
Vol. 02 No. 06 (2023) : 21-41 

 

SIGNIFIKANSI FILSAFAT ILMU UNTUK PENDIDIKAN ISLAM 

PERSPEKTIF ISLAM 

 

Sugianto
1
, Sahrodin

2 

1,2
Universitas Islam An-Nur Lampung 

e-mail: 
1
sugiantoalfaruqi3@gmail.com, 

2
Sahrodinaja@gmail.com 

 

Abstract: 

The foothold of thinking in organizing education must be based on a firm and 

strong footing so as not to experience disorentasi in Islamic Education. Islam 

guides humans in conducting the study of reality not only to examine reality 

from its spiritual aspect, but also its inner aspect so that reality is not studied 

independently. This paper tries to elaborate on the significance of the 

philosophy of science for Islamic Education from an Islamic perspective by 

using three main elements of knowledge: ontology, epistemology and 

axiology. The results of the study show that philosophy of science is an 

important part of Islamic education as a guide and guide in implementing all 

forms of Islamic Education. Ignoring the philosophy of science as a basis for 

thinking for educational organizers will have an impact on the loss of 

scientific organization in educational institutions and tend to focus on 

matrealism and consumerism. Therefore, Islam and philosophy of science 

provide a very important role for the implementation of Islamic Education, so 

that Islamic education does not experience disorientation. 

Keywords: Philosophy of Islamic Science, Education  and Islamic perspective. 

 

Abstrak: 

Pijakan berfkir dalam menyelenggarakan pendidikan harus berpijak pada 

pijakan yang kokoh dan kuat agar tidak mengalami disorentasi dalam 

Pendidikan Islam. Islam membimbing manusia dalam melakukan pengkajian 

realitas tidak hanya mengkaji realitas dari aspek dhahirnya, melainkan juga 

aspek bathinnya sehingga realitas tidak dikaji secara berdiri sendiri. Tulisan 

ini mencoba mengelaborasi tentang signifikansi filsafat ilmu untuk 

Pendidikan Islam dari perspektif Islam dengan menggunakan tiga unsur 

pokok pengetahuan: ontologi, epistemologi dan aksiologi. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa filsafat ilmu menjadi bagian penting dalam pendidikan 

islam sebagi pembimbing dan pedoman dalam melaksakanakan segala 

macam bentuk Pendidikan Islam. Mengabaikan filsafat ilmu sebagai pijakkan 

berfikir bagi penyelengara pendidikan  akan berdampak hilangnya orentasi 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/unisanjournal
mailto:sugiantoalfaruqi3@gmail.com
mailto:Sahrodinaja@gmail.com


22 
 

keilmuan pada lembaga pendidikan dan cendrung berorentasi pada 

matrealisme dan konsumerisme. Oleh karena itu, Islam dan filsafat ilmu 

memberikan peran yang sangat penting bagi pelaksanaan Pendidikan Islam, 

sehingga pendidikan islam tidak mengalami disorentasi. 

 

Kata Kunci: Filsafat Ilmu, Pendidikan Islam dan Perspektif Islam 

 

A. Pendahuluan 

Secara ontologis eksistensi segala sesuatu tidak bisa bersifat otonom dan 

terlepas dari pusat sakralitasnya, begitu juga dengan pendidikan islam, karena eksistensi 

segala sesuatu merupakan manifestasi dari Sang Pencipta yang Maha Sakral (al-

Quddus), maka dalam level tertentu eksistensi realitas bersifat sakral pula. Paradigma 

ini berimplikasi lebih jauh: ketika mengkaji fenomena pendidikan islam, perspektif 

kaum Muslim tidak berhenti pada eksistensi material semata tapi berupaya menembus 

eksistensi spiritual, sumber sekaligus muara seluruh eksistensi.
1
 

Dengan demikian, paradigma saintifik Islam bersifat integral-holistik yakni 

tidak melakukan dikotomi secara ketat antara wilayah material dan spiritual, antara 

dimensi profan dan sakral, antara aspek bumi dan langit, melainkan saling berhubungan 

satu sama lain di bawah prinsip tauhid. Dalam perspektif Muhammad Al-Ghazali, 

paradigma integral-holistik sebenarnya terdapat dalam wacana Al-Qur’an itu sendiri. 

Kapan pun al-Qur’an berbicara tentang eksistensi realitas dalam segala aspeknya, maka 

tidak pernah dilepaskan dari aspek Sang Pencipta.
2
 

Dalam konteks ini pula, kajian filosofis ilmu dalam Islam tidak bisa dilepaskan 

dari makna aksiologisnya, yakni harus membawa implikasi praktis bagi kemajuan, 

pendidikan islam pada masa kini maupun nanti. Karena itu, tulisan ini akan 

mendiskusikan signifikansi filsafat ilmu untuk Pendidikan Islam perspektif Islam 

dengan menggunakan tiga perkakas struktur fundamental filsafat ilmu yaitu ontologis, 

epistemologis, dan aksiologis. Ketiga struktur fundamental filsafat ilmu tersebut akan 

disoroti dari perspektif Islam dalam perbincangan filsafat Ilmu. Tulisan ini diakhiri 

dengan sebuah konklusi berupa imbauan untuk menumbuhkembangkan semangat kajian 

filosofis saintifik kepada umat Islam kontemporer demi kesejahteraan dan kebahagiaan 

umat manusia.  

 

 

B. Metode 

Pada dasarnya, kajian ini berbasis metode analisis teks. Mengingat objek 

penelitian ini adalah seputar signifikansi filsafat Ilmu dalam Pendidikan Islam. Metode 

lain yang akan dipergunakan dalam kajian ini adalah metode analisis filosofis untuk 

memahami konstruksi pendidikan islam ditinjau dari filsafat ilmu.Di samping itu, kajian 

                                                           
1 Zainal Abidin Bagir (ed.), Science and Religion, (Australia: ATF Press, 2005), h. 105. 
2 Lihat dalam Syaikh Muhammad Al-Ghazali, Berdialog Dengan Al-Qur’an, terj. Masykur 

Hakim dan Ubaidillah (Bandung, Mizan, 1997). Harun Yahya, Pustaka Sains Populer Islami, terj. Catur 

Sriherwanto, (Bandung: Sygma Publishing, 2011).  



23 
 

ini juga melakukan pembacaan secara genealogis atas tesis-tesis korektif dari para 

intelektual. Model pembacaan ini berguna untuk memperhatikan gerak perkembangan 

diakronik dan rantai intelektual antar-generasi dari intelegensia sarjana.
3
 

C. Pembahasan  

1. Ontologi Filsafat Ilmu  

Secara sederhana, ontologi merupakan cabang filsafat yang melukiskan hakikat 

keberadaan atau eksistensi sesuatu.
4
 Ontologi berupaya mencari struktur dasar dalam 

sebuah eksistensi atau objek yang dijelajahinya.
5
 Pertanyaan yang berhubungan dengan 

ontologi adalah apa hakikat eksistensi atau keberadaan itu?
6
 Dalam konteks Ilmu, 

dimensi ontologi Ilmu adalah eksistensi realitas dengan segala perkakasnya. Dalam 

perspektif Mehdi Gulshani, dalam Al-Qur’an terdapat lebih dari tujuh ratus lima puluh 

ayat yang merujuk kepada fenomena alam semesta.
7
 Sedangkan dalam pengamatan 

Agus Purwanto, dalam Al-Qur’an ternyata terdapat sekitar seribu seratus delapan ayat 

yang membicarakan tentang alam semesta dengan segala dimensinya.
8
  

Dalam beragam ayat-ayat-Nya, Allah memerintahkan manusia untuk 

melakukan penjelajahan saintifik terhadap puspa ragam fenomena alam semesta baik 

yang berada di bumi maupun berada di ufuk cakrawala: “Katakanlah (Nabi 

Muhammad): Perhatikanlah apa yang ada di langit dan di bumi. Tidaklah bermanfaat 

ayat-ayat (bukti-bukti kekuasaan Allah swt) dan peringatan-peringatan bagi kaum yang 

tidak beriman” (QS. 10: 101).
9
 

“Katakanlah (Nabi Muhammad): Berjalanlah di atas bumi, lalu perhatikanlah 

bagaimana Allah memulai penciptaan (semua makhluk), kemudian Allah 

menjadikannya di kali lain (yakni setelah penciptaan yang pertama itu). Sesungguhnya 

Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu” (QS. 29: 20).
10

 

Ayat-ayat tersebut dengan jelas memerintahkan manusia untuk memperhatikan, 

mengamati, dan meneliti secara saintifik seluruh fenomena yang ada pada wajah alam 

semesta. Jika bumi (ardh) merupakan representasi seluruh fakta kehidupan yang berada 

di atas kehidupan bumi yang meliputi manusia, hewan, tumbuh-tumbuhan dengan 

seluruh fenomena yang menyertainya, maka langit (samawat) sebagai representasi 

semua fenomena di luar bumi (langit) yang mencakup matahari, rembulan, bintang-

                                                           
3  Ricardo Sousa Silvestre."Philosophical Analysis and the Notion of Knowledge in the 

Bhagavad-Gétä,” diakses 18 November 2023, 

https://www.researchgate.net/publication/26602684_Philosophical_Analysis_and_the_Notion_of_Knowl

edge_in_the_Bhagavad-Geta. 
4 Lorens Bagus, Kamus Filsafat, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2002), h. 746-747. 
5 Lois O. Kattsoft, Pengantar Filsafat, (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004), h. 185-188.  
6 Stephen Palmquis, Pohon Filsafat, (Yogyakarta: Pusyaka Pelajar, 2007), h. 6 dan Jujun S. 

Suriasumantri, Filsafat Ilmu Sebuah Pengantar Populer, (Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 1996), h.33-35. 
7 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, terj. Agus Effendi (Bandung: Mizan, 

1989), h. 78. Karya Gulshani ini sangat brilian dalam menguraikan filsafat sains Islam secara ontologis, 

epistemologis, sekaligus aksiologis. Karena itu, tulisan ini akan sering merujuk kepada karya cemerlang 

tersebut. 
8 Agus Purwanto, Ayat-Ayat Semesta, (Bandung: Mizan, 2009), h. 29.   
9 M. Quraish Shihab, Al-Qur’an dan Maknanya, (Tangerang: Lentera hati, 2010), h. 220.  
10 Quraish Shihab, Al-Quran dan Maknanya, h. 398.  

https://www.researchgate.net/profile/Ricardo-Silvestre


24 
 

gemintang dengan segala planet-planet lain yang mengiringinya. Dengan perintah 

tersebut, artinya manusia memang sangat memungkinkan mampu mengeksplorasi dan 

menyingkap rahasia hukum-hukum kehidupan bumi sekaligus alam semesta secara 

saintifik. Sebab tidak mungkin Allah telah memerintahkan hamba-hamba-Nya untuk 

menelaah alam semesta, kalau kita sebagai hamba-Nya tidak mampu menyibak 

misterinya secara ilmiah. 

Namun dalam perspektif Islam, satu hal yang sangat prinsipil dalam mengkaji 

alam semesta beserta pernah-perniknya adalah kesadaran kita bahwa alam semesta itu 

merupakan tanda-tanda (ayat) dari Sang Pencipta. Dalam tilikan Al-Qur’an, alam 

semesta tidak berdiri sendiri, melainkan sebagai tanda sekaligus simbol tentang makna-

makna yang berada di baliknya. Berikut beberapa ayat Al-Qur’an yang melukiskan 

bahwa alam semesta sebagai tanda-tanda (ayat) bagi orang-orang yang berpikir: 

“Dan di antara tanda-tanda (kekuasaan)-Nya adalah penciptaan langit dan 

bumi serta perbedaan lidah (bahasa dan dialek) kamu dan warna kulit kamu. 

Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar (terdapat) bukti-bukti bagi orang 

yang dalam pengetahuannya”. “Dan di antara tanda-tanda (kekuasaan)-Nya, Dia 

memperlihatkan kepada kamu kilat (untuk menimbulkan) ketakutan dan harapan (bagi 

turunya hujan), dan Dia menurunkan air dari langit, lalu denganya Dia menghidupkan 

(menyuburkan bumi sesudah mati/kering-nya). Sesungguhnya pada yang demikian itu 

benar-benar terdapat bukti-bukti bagi kaum yang berakal (yakni yang memikirkan dan 

merenungkannya)”. (QS. 30: 22 dan 24)
11

 

Dengan berpijak pada prinsip-prinsip Qurani tersebut, menurut Osman Bakar, 

para ilmuan Muslim era klasik telah memandang alam semesta sebagai simbol. Dalam 

paradigma tradisional Islam, simbol merupakan “refleksi” pada tingkat eksistensi yang 

lebih rendah, dari sebuah realitas yang datang dari status ontologis yang lebih tinggi. 

Alam yang lebih tinggi yang disimbolkan oleh simbol-simbol alamiah adalah alam 

spiritual. Sebagai contoh, matahari menyimbolkan Akal Ilahi; ruang angkasa yang luas 

menyimbolkan Keserbamungkinan Ilahi dan juga Kekekalan Ilahi; seekor burung 

menyimbolkan jiwa; sebatang pohon menyimbolkan tingkat-tingkat wujud; dan air 

menyimbolkan pengetahuan dan hujan menyimbolkan wahyu. Kita dapat menyebutkan 

sejumlah tak tehingga contoh yang lain.
12

 

Dalam perspektif Osman Bakar, ada pertalian batin antara simbol dan yang 

disimbolkan. Pertalian ini bersifat metafisik, bukan fisik. Pengetahuan mengenai makna 

sebuah simbol atau tentang pertalian batin itu tidak dapat diperoleh melalui analisis 

logika atau matematika atau melalui investigasi empiris. Pengetahuan ini merupakan 

Ilmu yang secara tradisional disebut Ilmu tentang simbolisme, yang bersifat metafisik. 

                                                           
11 Quraish Shihab, Al-Quran dan Maknanya, h. 406. 
12 Osman Bakar, Tauhid dan Sains, terj. Yuliani Liputo dan M.S. Nasrulloh, (Bandung: Pustaka 

Hidayah, 2008), h.154-155. Kajian Osman Bakar tentang sains Islam juga sangat menarik dalam karya 

tersebut. Karenanya, karya ini juga akan menjadi sumber utama dalam tulisan ini. 



25 
 

Karenanya, Ilmu simbolisme teramat penting dalam menyelidiki kesatuan antara Ilmu 

dan pengetahuan spiritual.
13

 

Ilmu simbolisme mengimplikasikan bahwa objek-objek alamiah tidak 

dipandang semata-mata sebagai fakta sebagaimana yang dilakukan oleh Ilmu modern. 

Objek-objek atau fenomena alamiah yang diakui oleh kajian matematis dan empiris juga 

dipandang sebagai simbol-simbol. Ini artinya realitas sebuah objek alamiah tidak 

dituntaskan oleh kandungan matematis dan ilmiah belaka. Pengetahuan simbolik 

tentang objek-objek alamiah bukan hanya mungkin, tetapi tidak kurang nyata dibanding 

pengetahuan ilmiah atau matematisnya. Para ilmuwan Muslim abad-abad yang lalu 

telah memperlihatkan bahwa pengetahuan simbolik dan ilmiah tentang alam tidak saling 

bertentangan atau terpisah.  

Kenyataannya, pengetahuan simbolik tentang alam membantu untuk 

menyingkapkan signifikansi metailmiah atau metafisik dari fakta-fakta, teori-teori dan 

hukum-hukum ilmiah yang ditemukan melalui kajian empiris alam semesta. Dan dalam 

sejumlah kasus yang diketahui, pengetahuan simbolik itulah yang diilhami para 

ilmuwan Muslim untuk menambah wilayah-wilayah kajian ilmiah baru yang 

menggiring pada penemuan-penemuan orisinal di wilayah tersebut. Sebuah contoh yang 

baik adalah bagaimana metafisika abad kedua belas Suhrawadi tentang cahaya dan 

kosmologi yang didasarkan pada simbolisme cahaya yang membantu untuk 

menghadirkan aktivitas ilmiah yang hebat di bidang optik pada abad ketiga belas Islam. 

Quthbuddin asy-Syirazi dan muridnya Kamaluddin al-Farsi menghasilkan penemuan 

penting di bidang ini.
14

 

Paradigma filsafat Ilmu Islam ini secara ontologis berbeda dengan paradigma 

filsafat Ilmu Barat. Dalam paradigma filsafat Ilmu Barat, sebagian besar ilmuwan 

mereka masih menganggap bahwa objek ontologis Ilmu merupakan alam semesta yang 

bersifat independen dan tidak ada hubungan dengan sesuatu apa pun (apa lagi bersifat 

spiritual) di luar fenomena semesta. Objek ontologis Ilmu adalah alam semesta yang 

bersifat empiris dan bisa diobservasi oleh indra. 

Menurut Mulyadhi Kartanegara, alasan yang biasanya di kemukakan oleh Ilmu 

modern untuk membatasi objek-objek ilmu ini hanya pada bidang fisik-empiris adalah 

karena objek-objek ini sajalah yang bisa diteliti secara objektif dan karena itu bisa 

diverifikasi kebenarannya. Sedangkan objek-objek non-fisik tidak bisa dicerap secara 

objektif sehingga akan sulit untuk diverifikasi atau klarifikasi karena subjektivitas yang 

terlibat di dalamnya. Dengan demikian, objek-objek tersebut tidak bisa diinvestigasi 

secara ilmiah.
15

  

Sedangkan dalam perspektif Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Ilmu modern 

memang di bangun dari pandangan dunia sekularistik dan materialistik, yakni 

                                                           
13 Osman Bakar, Tauhid dan Sains, h. 155.  
14 Osman Bakar, Tauhid dan Sains, h. 155-156. Tentang kontribusi para ilmuwan Muslim ini, 

bisa dilihat dalam Husein Heriyanto, Menggali Nalar Saintifik Peradaban Islam,(Bandung: Mizan, 2011), 

h. 178-179; & Mehdi Nakosteen, Kontribusi Islam atas Dunia Intelektual Barat, terj. Joko S. Kahhar & 

Supriyanto Abdullah, (Surabaya: Risalah Gusti, 2003), h. 245.  
15 Mulyadhi Kartanegara, Integrasi Ilmu, (Jakarta: UIN Jakarta Press, 2005), h. 59.  



26 
 

pandangan yang bertumpu pada realitas fisik material dan mengingkari realitas nonfisik-

immaterial yang sering juga disebut realitas metafisik. Lebih lanjut, realitas fisik 

tersebut bekerja secara alamiah, mandiri terlepas dari agen apa pun. Karena itu tidak ada 

tempat bagi Tuhan dan para pembantunya yang terdiri dari para malaikat yang dalam 

kosmologi Islam tradisional dipercaya sebagai agen penting dalam mekanisme kerja 

alam.  

Secara umum pandangan sekuler ini membuang segala unsur ilahiah atau 

metafisik bagi alam fisik. Eksistensi yang diakui keberadaanya hanyalah alam thabi’i 

yang dapat dicermati secara empirik. Semuanya yang dapat diobservasi dianggap 

sebagai bahan-bahan yang selanjutnya diolah oleh daya rasional. Rasionalisme, 

empirisme, dan sekularisme menjadi paham yang mendasari Ilmu Barat modern. Dalam 

bahasa yang lebih tegas, Al-Attas menyatakan bahwa Ilmu Barat hanya berhubungan 

dengan ‘fenomena’ sebagai satu-satunya realitas.
16

  

Bagi Al-Attas, meskipun realitas fisik diakui eksistensinya, namun realitas fisik 

tidak independen dan mengatur dirinya sendiri seperti pandangan umum paham sekuler. 

Eksistensi realitas fisik tergantung pada realitas non fisik. Ia adalah lambang yang 

kehadirannya tergantung pada makna yang ada di baliknya, sebagaimana kata, sekalipun 

memiliki eksistensi sendiri, ia hadir untuk menunjukkan makna yang dikandungnya. Ia 

tidak berdiri sendiri. Karena itu, alam fisik juga disebut ayat dalam alam semesta yang 

merupakan sebuah “Kitab”. Dengan posisinya ini, menjadikan dunia fisik meterial 

sebagai objek Ilmu harus selalu dikaitkan dengan realitas di baliknya. Artinya, kajian 

tentang dunia fisik tidak bisa hanya berhenti pada objek tersebut. Kajian saintifik harus 

menyingkap makna berupa realitas metafisik yang ada di baliknya. Objek fisik adalah 

objek instrumental untuk mengantar pada pengetahuan metafisik. 

Jika hanya berkutat pada objek fisik tanpa mengaitkannya dengan realitas 

metafisik, berarti pengetahuan itu tidak mencapai tujuan utamanya, sebagaimana 

seseorang hanya mengkaji kata dan berbagai kaitannya dengan kata yang lain tanpa 

beranjak lebih lanjut untuk menyingkap makna yang dikandungnya, padahal makna itu 

merupakan tujuan kehadiran kata. Dalam analogi yang lain Al-Attas menyebut orang 

yang hanya mengkaji alam fisik tanpa mengaitkannya dengan realitas metafisik seperti 

orang yang terpesona dengan petunjuk arah atau rambu dalam suatu jalan dan tidak 

menangkap maknanya untuk melanjutkan perjalanan. Dengan demikian, 

pengetahuannya tidak mencapai tujuan hakiki. Bahkan jika mengklaim realitas fisik 

sebagai satu-satunya realitas dan mengingkari realitas metafisik, berarti ia telah tersesat 

dan tidak mencapai kebenaran.
17

 Dalam perspektif Ach. Maimun Syamsuddin, catatan 

kritis Al-Attas terhadap Ilmu Barat bernuansa teologis sehingga menegaskan 

signifikansi penetrasi agama ke wilayah Ilmu.
18

 

                                                           
16 Dikutip dari Ach. Maimun Syamsuddin, Agama dan Sains, (Yogyakarta: IRCiSoD, 2012), h. 

229-231. Karya Ach. Maimun ini sangat serius dalam mengkomparasikan pemikiran sains Islam antara 

dua pemikir Islam kontemporer yakni Syed Naquib al-Attas dan Mehdi Golshani, serta dinarasikan 

dengan bahasa akademik yang elegan sekali.    
17 Ach. Maimun Syamsuddin, Agama dan Sains,h. 237-238.  
18 Ach. Maimun Syamsuddin, Agama dan Sains, h. 234. 



27 
 

Lebih jauh, menurut Osman Bakar, beragam wawasan Ilmu tentang semesta 

merupakan Ilmu yang bersifat partikular sehingga harus dikaitkan kepada konsep tauhid 

sebagai Ilmu universal. Ilmu-Ilmu partikular dapat dipadukan secara konseptual ke 

dalam Ilmu metafisika tentang tauhid karena Prinsip Ilahi merupakan sumber metafisik 

bagi keanekaragaman dunia yang menjadi pokok pembahasan Ilmu-Ilmu partikular 

itu.
19

 Namun dalam perspektif Osman Bakar, “perangkat konseptual” yang dibutuhkan 

untuk integrasi itu perlu diturunkan dari kosmologi. Kosmologi mampu untuk menjadi 

“alat integrasi konseptual” karena tujuannya adalah “untuk mengadakan sebuah Ilmu 

yang memperlihatkan kesalingterkaitan segala sesuatu dan hubungan tingkat-tingkat 

hierarki kosmik satu sama lain dan akhirnya dengan Prinsip Tertinggi. Dengan 

demikian ia menjadi sebuah pengetahuan yang memungkinkan terjadinya integrasi 

keanekaragaman ke dalam keterpaduan”.
20

 

Berhubungan dengan kosmologi ini, ada tiga tingkat eksistensi kosmik yang 

fundamental, yaitu spiritual, subtil, dan fisik. Pembagian kosmos ini merupakan 

pembagian yang kualitatif atau “vertikal” karena ia merujuk pada tingkat kualitas yang 

berbeda-beda. Kosmologi memberi kita pengetahuan tentang keterkaitan ketiga alam 

ini. Alam spiritual merupakan dasar bagi alam subtil dan alam subtil merupakan dasar 

bagi alam fisik. Oleh karena itu, kosmologi menghendaki agar dunia fisik diperlakukan 

bukan sebagai wilayah otonom yang terputus dari tingkat realitas yang lebih tinggi.
21

  

Dengan demikian, secara ontologis, alam semesta mesti kita baca secara 

simbolis untuk menguak makna yang tersimpan di baliknya dan untuk menemukan 

Sang Pencipta muara bergantungnya alam semesta. Paradigma tauhidik dalam Ilmu 

Islam yakni bahwa seluruh dimensi objek (ontologis) dalam alam semesta merupakan 

refleksi dari Tuhan yang Tuggal sehingga harus dibaca dalam perspektif tauhidik 

memang telah menyatu dalam Ilmu Islam klasik.
22

 

 

2. Epistemologi Filsafat Ilmu  

Secara etimologis, epistemologi berasal dari bahasa Yunani episteme yang 

berarti pengetahuan atau ilmu pengetahuan dan logos yang berarti pengetahuan atau 

informasi.
23

 Epistemologi atau filsafat pengetahuan pada dasarnya juga merupakan 

suatu upaya rasional untuk menimbang dan menentukan nilai kognitif pengalaman 

manusia dalam interaksinya dengan diri, lingkungan sosial, alam sekitarnya. Sebagai 

kajian filosofis yang membuat telaah kritis dan analitis tentang dasar-dasar teoritis 

pengetahuan, epistemologi kadang juga disebut teori pengetahuan (theory of 

knowledge).
24

 Secara general, epistemologi juga memperbincangkan sumber 

                                                           
19 Osman Bakar, Tauhid dan Sains..., h. 163. 
20 Osman Bakar, Tauhid dan Sains, h. 163-174.  
21 Osman Bakar, Tauhid dan Sains, h. 164-167. 
22 Contoh-contoh yang sangat demonstratif mengenai hal ini lihat dalam Seyyes Hossein Nasr, 

Science and Civilization in Islam, (New York: A Plume Book, 1970).  
23  Lorens Bagus, Kamus Filsafat..., h. 212. 
24 Jujun S. Suriasumantri, Filsafat Ilmu Sebuah Pengantar Populer, (Jakarta: Pustaka Sinar 

Harapan, 1996), h. 18. 



28 
 

pengetahuan dan cara mendapatkan pengetahuan. Pertanyaan sederhana yang 

berhubungan dengan epistemologi adalah bagaimana caranya mendapatkan 

pengetahuan tersebut?
25

 

Dalam konteks filsafat Ilmu, epistemologi yang akan kita diskusikan hanya 

berhubungan dengan sumber dan cara mendapatkan pengetahuan saintifik. Dalam 

perspektif Islam, secara global sumber saluran yang digunakan untuk memahami alam 

adalah: Indera-indera eksternal (dengan indera ini pengamatan dan eksperimen dapat 

dilakukan), intelek yang tidak terkotori oleh sifat-sifat buruk (yang menguasai 

kehendak-kehendak dan khayalan-khayalan, dan bebas dari peniruan buta), serta wahyu 

dan inspirasi.
26

 

Pertama, indra-indra eksternal melalui pengamatan atau observasi. Dalam Al-

Qur’an ada beberapa ayat yang memerintahkan manusia agar menggunakan panca 

indranya dalam mencari kebenaran di alam semesta: “Maka tidakkah mereka 

memperhatikan (bukti kuasa Allah swt di alam semesta, antara lain) kepada unta 

bagaimana ia diciptakan?. Dan (apakah mereka tidak merenungkan) langit, bagaimana 

ia ditinggikan?. Dan gunung-gunung bagaimana ia ditegakkan?. Dan bumi bagaimana 

ia dihamparkan?”. (QS. 88: 17-20)
27

 

“Katakanlah (Nabi Muhammad): Perhatikanlah apa yang ada di langit dan di 

bumi. Tidaklah bermanfaat ayat-ayat (bukti-bukti kekuasaan Allah swt) dan peringatan-

peringatan bagi kaum yang tidak beriman”. (QS. 10: 10)”.
28

 

Ayat-ayat di atas mengindikasikan bahwa penggunaan kapasitas indra melalui 

jalan observasi sangat dianjurkan oleh Al-Qur’an. Ketika Al-Qur’an memerintahkan 

manusia untuk menggunakan indra dalam pengamatan saintifik terhadap alam semesta, 

itu berarti indra bukan hanya mampu menyingkap sebagian makna pada wajah alam 

semesta, tetapi juga indra mempunyai signifikansi tersendiri. Lalu bagaimana 

operasional indra dalam membaca fakta empiris? Saya tidak bisa menguraikannya 

seargumentatif uraian Mulyadhi Kartanegara. Karena itu, mari kita ikuti eksplorasi 

filosofis dari cendekiawan Muslim yang sangat konsen dalam upaya revitalisasi filsafat 

Islam. 

Dalam perspektif Mulyadhi Kartanegara, berbeda dengan ahli neurologi 

modern, menurut para filosof Muslim, indra merupakan kecakapan (daya) jiwa, yang 

dimiliki oleh setiap hewan (termasuk manusia), dan bukan hanya sekedar kecakapan 

fisik seperti yang dibayangkan banyak ilmuwan modern. Jadi, bersama dengan gerak 

(harakah), dan indra (sensasi) merupakan kecakapan jiwa manusia. Sebagai kecakapan 

jiwa, indra-indra manusia ini bekerja dengan sangat menakjubkan. Mata, misalnya, 

dengan sel-sel saraf yang berhubungan dengan cahaya, dapat mencerap bukan hanya 

bentuk benda-benda fisik yang diamatinya, melainkan juga warna mereka. Gelombang 

                                                           
25 Jujun S. Suriasumantri, Filsafat Ilmu Sebuah Pengantar Populer, h. 35.  
26 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an..., h. 84; Lihat juga dalam Mehdi 

Golshani, Melacak Jejak Tuhan Dalam Sains, terj. Ahsin Muhammad (Bandung: Mizan, 2004), h. 28. 
27 Quraish Shihab, Al-Quran dan Maknanya,  h. 592.  
28 Quraish Shihab, Al-Quran dan Maknanya, h. 220. 



29 
 

cahaya yang masuk ke retina ternyata mampu diterjemahkan oleh mata sebagai warna 

dan bentuk benda-benda. Dengan demikian, objek-objek fisik yang dapat ditangkapnya 

dengan bantuan cahaya juga bisa menimbulkan keindahan yang luar biasa bagi siapa 

saja yang mengamatinya. Sinar lembayung yang memesona, seperti yang dapat kita 

amati lewat jendela kaca rumah saya sekarang, dapat menimbulkan keindahan yang luar 

biasa serta sensasi yang menyenangkan pada diri saya.  

Demikian juga sensasi yang dilakukan oleh telinga kita, sesungguhnya sangat 

mengagumkan. Gelombang suara yang masuk atau ditangkap oleh telinga kita 

diterjemahkan, setelah melalui proses yang sangat rumit yang melibatkan alat-alat 

pendengaran, seperti gendang suara dan siput telinga, sebagai suara yang beraneka 

ragam. Suara yang kita terima sebenarnya adalah berita atau informasi tentang sebuah 

benda, bukan dari sudut bentuknya, yang bisa ditangkap oleh indra mata, melainkan dari 

sudut lain, seperti harmoni dalam kasus musik, kedahsyatan atau kekuatannya seperti 

dalam kasus halilintar; indra pendengaran juga sangat penting terutama sebagai media 

audio, melalui apa kita bisa menyimak kuliah, ceramah, pidato, atau sebagai alat 

komunikasi dan berdialog yang dilakukan dalam kehidupan kita sehari-hari. Dengan 

bantuan indra pendengaran ini, kita (manusia) dapat menangkap ide-ide yang 

disampaikan dalam bentuk suara. 

Demikian juga indra penciuman dapat memberi informasi yang tidak dapat 

dicerap oleh penglihatan maupun pendengaran untuk mengidentifikasi hal-hal yang 

tersembunyi, seperti wangi-wangian, bunga atau parfum seorang wanita, atau bau 

busuk, seperti makanan yang basi atau bangkai tikus yang tersembunyi, atau bau sangit 

yang datang dari benda-benda terbakar. Bahkan, bagi hewan tertentu, seperti anjing dan 

kucing, alat penciuman ini merupakan sarana yang krusial untuk mencari makanan dan 

sebagainya. Demikian juga indra yang lain, seperti indra perasa dan indra peraba. Indra 

perasa yang terletak pada lidah juga merupakan alat tubuh yang sangat berguna untuk 

mendapatkan informasi tentang rasa dari sebuah benda, misalnya makanan dan 

minuman, sebab melalui indra inilah kita bisa mengetahui kalau benda tersebut pahit, 

manis, asam, asin, dan gurih. Kalau tidak ada panca indra ini, tidak bisa dibayangkan 

akan munculnya pabrik-pabrik makanan, seperti roti, bakso, kue-kue basah, kue-kue 

kering, bahkan juga beraneka ragam minuman. Segala macam rasa, baik yang terdapat 

dalam makanan buatan maupun buah-buahan tidak akan punya makna apa pun kalau 

kita sendiri tidak memiliki indra rasa tersebut. Dengan demikian, indra perasa bisa 

menjadi sumber informasi yang melimpah tentang rasa dari berbagai jenis makanan dan 

minuman. 

Terakhir adalah indra peraba, yang menyebar di seluruh permukaan tubuh kita. 

Sebagaimana indra-indra lainnya, indra peraba ini juga amat berguna sebagai sumber 

pengetahuan manusia khususnya tentang benda-benda fisik dari sudut lembut atau 

kasarnya, dingin atau panasnya. Alat peraba, seperti tangan, sangat berguna untuk 

menilai apakah “kopi” ini terlalu dingin atau panas, bahan baju ini lembut atau kasar, 

dan sebagainya. Bahkan, dengan kepekaan yang dimiliki oleh jari-jari kita (khususnya 

ujungnya), seseorang bisa mengenali apakah kertas yang digengamnya itu uang atau 



30 
 

sekedar kertas biasa. Bahkan, seorang yang buta pun, dengan tangannya, dapat 

membedakan nilai uang (kertas) antara yang satu dengan yang lainnya. Dengan 

demikian, ia dapat menjadi sumber informasi yang juga sangat mengagumkan. Singkat 

kata, pancaindra ini telah memungkinkan manusia untuk bisa mencerap berbagai 

dimensi dari sebuah benda yang diamatinya sehingga indra ini akan menjadi alat 

pengamat benda-benda fisik yang sangat canggih dan berguna sebagai sumber 

informasi. Demikian pentingnya mereka sehingga bagi para pendukung empirisme, 

indra-indra ini dipandang sebagai satu-satunya sumber pengetahuan yang dapat 

dipercaya dan diandalkan. 

Dari uraian di atas, jelas bahwa indra-indra manusia mampu menggali beragam 

informasi dari benda-benda fisik yang diamatinya dengan cara yang sangat unik dan 

canggih.
29

 Dalam dunia modern, karena keterbatasan-keterbatasan indra, para saintis 

menciptakan alat-alat bantu, seperti teleskop untuk benda-benda yang jauh, atau 

mikroskop untuk benda-benda yang terlalu kecil. Dengan demikian, pengamatan indra 

bisa menjangkau ke dalam yang tidak pernah terbayangkan oleh pikiran manusia—

misalnya bisa mengamati supernova (yaitu peristiwa kelahiran bintang-bintang) yang 

terjadi puluhan/belasan miliar tahun yang lalu. Demikian juga dengan instrumen yang 

canggih, atom—yang tidak bisa dilihat oleh mata telanjang ternyata masih bisa diamati 

bahkan dibagi ke dalam bagian-bagian yang lebih kecil lagi—yang disebut hadron—

seperti elektron, proton, neutron, dan quark.
30

 

Meskipun demikian, dalam tilikan ilmuwan Muslim, kapasitas indra-indra kita 

mempunyai banyak kelemahan sehingga membuat informasi mereka sering tidak bisa 

dipercaya. Misalnya mata, ia sering membuat banyak kekeliruan dalam pengamatannya. 

Bintang yang sebenarnya besar, ia laporkan kecil. Pensil yang lurus, ia laporkan 

bengkok ketika kita masukkan pensil tersebut ke dalam air. Dengan demikian, ternyata 

tidak semua benda dapat dilihat oleh mata karena mata kita hanya bisa menangkap, dan 

kemudian menerjemahkan gelombang cahaya dalam frekuensi tertentu, yaitu antara 

400-700 nanometer. Lebih atau kurang dari frekuensi tersebut, mata kita tidak bisa lagi 

melihat. Akibatnya, sinar kosmik, sinar gamma, sinar x, inframerah, dan ultraviolet 

luput dari pengamatannya. Demikian juga telinga, dengan kemampuannya untuk bisa 

mencerap gelombang suara dengan frekuensi tertentu saja (20-20.000 kilohertz/detik), 

ternyata tidak mampu menangkap banyak suara, baik yang tergolong lebih rendah 

(infrasonik) ataupun lebih tinggi (ultrasonik). Tetapi, keterbatasannya yang paling nyata 

adalah ketidakmampuannya untuk mencerap entitas-entitas nonfisik.
31

 Pada titik inilah, 

kelemahan-kelemahan indra kita mesti dilengkapi dengan saluran kedua, yaitu akal. 

Kedua, fakultas akal. Dalam pengamatan Golshani, dalam kebanyakan ayat Al-

Qur’an, di manapun fenomena alam disebutkan, secara eksplisit ditunjukkan bahwa 

mempersepsi ayat-ayat Ilahi di dalam alam dan hubungannya terhadap Tuhan ada dalam 

jangkauan manusia yang memiliki intelek. Berikut ini adalah beberapa contoh ayat 

                                                           
29 Mulyadhi Kartanegara, Integrasi Ilmu, h. 101-105. 
30 Mulyadhi Kartanegara, Integrasi Ilmu, h. 100-101.  
31 Mulyadhi Kartanegara, Integrasi Ilmu, h. 106. 



31 
 

tersebut: “Dia-lah, yang menurunkan air hujan dari langit untuk kamu, sebagiannya 

menjadi minuman dan sebagiannya (menyuburkan) tumbuh-tumbuhan yang (pada 

tempat tumbuhnya) kamu menggembalakan ternakmu. Dia menumbuhkan bagi kamu 

dengan air hujan itu tanam-tanaman: zaitun, korma, anggur, dan segala amcam buah-

buahan. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar ada tanda-tanda bagi 

kaum yang bertafakur”. (QS. 16: 10-11) 

“Dan Dia-lah yang menjadikan bintang-bintang bagimu agar kamu 

menjadikannya petunjuk dalam kegelapan di darat dan di laut. Sesungguhnya Kami 

telah Menjelaskan tanda-tanda kebesaran (Kami) kepada orang-orang yang 

mengetahui”. (QS. 6: 97) “Dan Dia menundukkan malam dan siang, matahari dan 

bulan untukmu. Dan binatang-binatang itu ditundukkan (untukmu) dengan perintah-

Nya. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar ada tanda-tanda bagi kaum 

yang berakal”. (QS. 16:12) 

Penggunaam kata-kata seperti tafakur, ta’aqqul, dan tafaqquh dalam ayat-ayat 

tersebut di atas menunjukkan (dengan penekanan yang berbeda) bahwa untuk 

memahami alam, seseorang harus menggunakan inteleknya.
32

 Dalam konteks ini, 

meskipun observasi dan eksperimentasi tak dapat dihindari untuk meraih informasi dari 

dunia eksternal, ia bukanlah alat-alat yang cukup. Bila kita hanya bersandar pada indra-

indra eksternal, kita tidak akan mempu menafsirkan dunia fisik, dan menemukan 

hubungan di antara kejadian-kejadian alam.  

Pada kenyataannya, manusia tidak berbeda dengan binatang-binatang lainnya 

sejauh menyangkut indra-indra eksternal tersebut, bahkan dalam hal ini beberapa 

binatang lebih baik dari manusia. Apa yang membedakan manusia dari binatang adalah 

keahliannya yang tinggi dalam mengamati dunia dan menafsirkan kejadian-kejadian di 

dalamnya. Ini dikarenakan fakultas yang disebut fakultas rasional yang mampu 

menghubungkan tanda-tanda dan simbol-simbol yang diraih lewat indra-indra, dan 

mampu menafsirkannya. Indra-indra memberi kita serangkaian tanda-tanda dan simbol-

simbol yang tak berkaitan dan intelek membuka hubungan-hubungan di antaranya.
33

 

Lebih jauh, dalam Al-Qur’an ada sejumlah ayat yang menunjukkan bahwa bagi 

sebagian orang, indra mereka tidak berfungsi dengan baik ketika melihat tanda-tanda 

Tuhan pada wajah alam semesta: “Dan demi (keagungan dan kekuasaan Kami), 

sungguh Kami telah menciptakan untuk (isi neraka) Jahannam banyak dari jin dan 

manusia (karena kesesatan mereka); mereka mempunyai hati, tetapi tidak mereka 

gunakan memahami (ayat-ayat Allah swt) dan dia mempunyai mata (tetapi) tidak 

mereka gunakan melihat (tanda-tanda kekuasaan Allah swt) dan mereka mempunyai 

telinga (tetapi) tidak mereka gunakan untuk mendengar (petunjuk-petunjuk Allah swt). 

Mereka itu seperti binatang ternak, bahkan mereka lebih sesat. Mereka itulah orang-

orang yang lalai”. (QS. 7: 179 )
34

 

                                                           
32  Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an..., h.86-87. 
33 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, h. 87-88.  
34 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, h. 174. 



32 
 

“Maka apakah mereka tidak berjalan di bumi, lalu mereka memiliki hati yang 

dengannya mereka dapat memahami atau mereka memiliki telinga yang dengannya 

mereka dapat mendengar, karena sesungguhnya bukanlah mata yang buta, tetapi yang 

buta (ialah) hati yang berada di dalam dada.” (QS. 22: 46)
35

 

Berpijak pada ayat-ayat tersebut, Golshani memberikan interpretasi bahwa 

mata, telinga, dan indra-indra eksternal lainnya adalah alat bagi akal; dan itu semua 

hanya bisa berfungsi dengan sempurna dan bermakna penuh jika berjalan melalui 

saluran intelek. Mata melihat, sedang akal menafsirkan hasil penglihatan dan 

menyatakan keputusan. Fungsi penglihatan dapat dianggap sempurna bila sejalan 

dengan wawasan, yaitu ketika sensori (yang berhubungan dengan panca indra) 

dilengkapi dengan intelek (suprasensori).
36

 

Selain itu, menurut Mulyadhi Kartanegara, kelebihan yang paling istimewa 

pada akal terletak pada kecakapan atau kemampuannya untuk menangkap “kuiditas” 

atau “esensi” dari sesuatu yang diamati atau dipahami. Dengan kecakapan ini, akal 

manusia dapat mengetahui konsep universal dari sebuah objek yang diamatinya lewat 

indra yang bersifat abstrak dan tidak lagi berhubungan dengan data-data partikular. 

Ketika kita memahami “esensi” manusia, sebenarnya kita bukan lagi berbicara tentang 

manusia partikular a atau b, melainkan berbicara tentang manusia dalam pengertian 

manusia yang universal—atau tentang sifat dasar kemanusiaan. Ketika berbicara 

tentang meja, kita bukan lagi berbicara tentang meja yang berbentuk segitiga, 

segiempat, segilima, atau berbentuk ati-ati, melainkan berbicara tentang hakikat atau 

kuiditas yang meliputi semua meja partikular atau tertentu. Inilah yang disebut oleh 

Aristoteles dengan “bentuk” (form/shurah). Dengan kemampuan akal menangkap esensi 

(mahiyyah) dari benda-benda yang diamatinya, manusia bisa menyimpan jutaan 

“makna” dan “pemahaman” tentang pelbagai objek ilmu yang bersifat abstrak sehingga 

tidak memerlukan ruang fisik yang luas di dalam pikiran kita.
37

  

Sampai di sini, sudah cukupkah kita hanya mengandalkan indra dan akal 

sebagai sumber pengetahuan? Akal boleh memiliki kecakapan yang luar biasa, baik 

untuk menangkap objek-objek fisik maupun nonfisik, tetapi ia juga memiliki 

keterbatasan-keterbatasannya yang fundamental. Mengomentari kelebihan dan 

kekurangan akal, Ibn Khaldun mengatakan, “Sebagai timbangan emas dan perak, akal 

adalah sempurna; tapi masalahnya bisakah timbangan emas dipakai untuk menimbang 

gunung? Dengan demikian, akal betapapun sempurnanya sebagai sumber ilmu, tetap 

saja, menurut para pemikir Muslim, memiliki kekurangan-kekurangan yang 

fundamental karena masih banyak hal besar yang berada di luar jangkauan akal. Akal 

menjadi alat analisis dan sumber ilmu hanya pada sektor tertentu, tetapi bungkam pada 

sektor yang lainnya”.
38

 

                                                           
35 Quraish Shihab, Al-Quran dan Maknanya,h. 337. 
36 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an..., h. 89. 
37 Mulyadhi Kartanegara, Pengantar Epistemologi Islam, (Bandung: Mizan, 2003), h. 25.  
38 Mulyadhi Kartanegara, Integrasi Ilmu, h. 110. 



33 
 

Pada titik inilah, diperlukan sumber pengetahuan yang ketiga yaitu intuisi dan 

wahyu. Dalam perspektif Golshani, intuisi dan wahyu mempunyai peran signifikan 

untuk menyingkap fenomena alam semesta.
39

 Ada sejumlah ayat Al-Qur’an mengenai 

isyarat tersebut: “Bacalah dengan nama Tuhanmu yang menciptakan, yang mengajari 

(untuk menulis) dengan pena. Mengajari manusia, apa yang tidak diketahuinya”. (QS. 

96: 1,4-5); “Dia telah menciptakan manusia, dan mengajarinya bicara”. (QS. 2: 31), & 

“Dan mengajari Adam segala nama-nama” (QS. 28:7). 

Sejumlah ayat Al-Qur’an tersebut menunjukkan bahwa disamping saluran-

saluran pengamatan biasa, yaitu perenungan dan pengintelekan (intellection), ada cara 

yang lebih langsung dalam meraih pengetahuan akan realitas dunia lewat Sang Pemberi 

pengetahuan; tetapi cara ini bukanlah cara yang umum, dan hanya orang-orang yang 

beriman pilihan sajalah yang dapat melewatinya.
40

 

Menurut Golshani, para filosof Muslim percaya bahwa manusia yang memiliki 

kemampuan untuk meraih ilmu langsung semacam itu adalah mereka yang dianugerahi 

dengan “fakultas kewalian” (quwwah qudsiyah atau saintly faculty). Untuk 

menerangkan penalarannya, kita kembali ke belakang, dan melihat bahwa satu di antara 

saluran-saluran pengetahuan itu adalah berpikir (logis). Dalam berpikir, pikiran 

mengalami dua fase gerakan, dan bolak-balik antara yang diketahui dan yang tak 

diketahui. Didalam berpikir, seseorang mencari sebuah pernyataan pertengahan yang 

sama dalam kedua proposisi yang diberikan; dengan bantuan ini ia bisa berharap untuk 

memahami apa yang tidak diketahui. Secara umum, menemukan pernyataan 

pertengahan memerlukan premis-premis tertentu. Bahkan dalam kejadian-kejadian 

khusus tertentu, sebagian orang bisa mencapai pernyataan pertengahan dan 

kesimpulannya tanpa membentuk silogisme dalam pikiran mereka. Bakat mental yang 

membawa seseorang kepada tujuan tanpa mengikuti langkah-langkah logis ini disebut 

intuisi, dan dalam bentuknya yang tertinggi disebut fakultas kewalian. Seorang yang 

memiliki pemberian ini dapat mengetahui banyak realitas tanpa menggunakan indera 

fakultas-fakultas dan indera rasionalnya.
41

 

Menurut laporan Mulyadhi Kartanegara, Ibn Arabi dalam karyanya yang 

berjudul Risalah Al-Anwar fi ma Yumnah Shahib Al-halwa min Al-Asrar, bisa menjadi 

bukti atau saksi atas kekuatan pengalaman mistik sebagai sumber ilmu pengetahuan. 

Dalam karya tersebut, Ibn Arabi menceritakan apa yang dia alami selama zikirnya yang 

intensif. Ternyata melalui zikirnya itu, Ibn Arabi bisa menembus berbagai “dunia”, baik 

dunia fisik maupun nonfisik. Betapa tidak, menurut pengakuannya, dalam zikirnya itu 

dia dibawa masuk ke dunia mineral dan diperkenalkan pada berbagai batuan permata 

dan logam-logam dengan segala manfaatnya, baik yang bersifat medis maupun nutritif. 

Demikian juga ketika terus melanjutkan zikirnya, dia juga masuk ke alam tumbuhan, di 

mana segala macam tumbuhan memperkenalkan diri mereka beserta manfaat medis dan 

                                                           
39 Golshani, Melacak Jejak Tuhan, h. 34-39.  
40 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, h. 95-96. 
41 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, h. 98.  



34 
 

nutrisinya. Inilah pengalaman mistik yang begitu kaya yang diperoleh lewat hati 

(intuisi), di mana penelitian akal tidak mengambil andil sedikit pun.
42

 

Sedangkan Osman Bakar melaporkan perjalanan sufistik Ibn Sina melalui 

simbol-simbol material atas semesta hingga tiba pada pencerahan spiritual dalam 

karyanya Oriental Philosophy. Dalam karya ini, fakta-fakta ilmiah oleh Ibn Sina 

ditransformasikan dalam simbol-simbol yang berfungsi seperti rambu-rambu petunjuk 

bagi para penempuh jalan menuju kesempurnaan spiritual dalam perjalanannya melalui 

dan melampaui kosmos menuju kehadirat Ilahi. Ibn Sina telah menarik fakta-fakta 

ilmiah dari berbagai bidang ilmu seperti mineralogi, biologi, astronomi, sosiologi, dan 

antropologi karena ilmu-ilmu inilah yang dikenal di dunia abad Pertengahan pada masa 

hidupnya. Realitas-realitas fisik dan astronomis alam semesta yang diuraikan oleh 

pengetahuan ilmiah tidak lagi dipandang oleh karya ini sebagai objek-objek dan 

fenomena eksternal untuk dianalisis dan dimanipulasi secara ilmiah. Berkat 

pengetahuan simbolik tentang alam semesta, Ibn Sina mampu melihat realitas-realitas 

ini sebagai bagian dari kosmos simbol-simbol yang harus dilalui dalam perjalanan 

spiritualnya menuju Tuhan. Pengetahuan ilmiah tentang dunia fisik, oleh karena itu, 

dapat memainkan peran penting dalam perumusan gagasan tentang perjalanan spiritual 

melalui kosmos dengan syarat bahwa pengetahuan tradisional tentang simbol-simbol itu 

ada dan diterima.
43

 

Sebagian ilmuwan kontemporer telah mengakui eksistensi fakultas intuisi. Dr. 

Alexis Carrel dalam bukunya Man the Unknown mengatakan: 

“Jelaslah penemuan-penemuan besar bukanlah produk inteligensia saja. 

Manusia-manusia genius, sebagai tambahan bagi kekuatan pengamatan dan 

pemahamannya memiliki kualitas-kualitas lain, seperti intusi dan imajinasi 

kreatif. Dengan intuisi mereka mempelajari hal-hal yang diabaikan manusia 

lain; mereka melihat hubungan-hubungan antara fenomena yang nampaknya tak 

berhubungan. Semua manusia besar dianugerahi intuisi. Mereka mengetahui—

tanpa analisis, tanpa penalaran—apa yang penting mereka ketahui.”
44

 

 

Sedangkan dalam paradigma Al-Qur’an, secara umum figur yang telah 

mengaktualisasikan semua-seluruh fakultas secara holistik: eksperimental, intelektual, 

dan spiritual adalah ulil Albab. Dari beragam deskripsi Al-Qur’an, ulil Albab memiliki 

fakultas penalaran, perenungan, ketakwaan, dan pengetahuan. Karakteristik mereka 

lainnya adalah: mendengarkan kebenaran, mampu menjauhi kepalsuan-kepalsuan, 

menyembah Tuhan, bijaksana, menyadari, dan mengambil pelajaran dari pengalaman-

pengalaman masa lalu. Sehingga kita dapat melihat bahwa ulil Albab memiliki hampir 

seluruh karakteristik di dalam Al-Qur’an untuk memahami Alam.
45

 

                                                           
42 Mulyadhi Kartanegara, Integrasi Ilmu, h.113. 
43 Osman Bakar, Tauhid dan Sains, h 156-157. Bandingkan juga dengan Michel Talbot, 

Mistisisme & Fisika Baru, terj. Agung Prihantoro, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002). 
44 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, h. 99. 
45 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, h. 103.  



35 
 

 

3. Aksiologi Filsafat Ilmu untuk Pendidikan Islam 

Aksiologi merupakan studi yang menyangkut teori umum tentang nilai atau 

suatu studi yang menyangkut segala yang bernilai.
46

 Sedangkan menurut Louis O. 

Kattsoff, aksiologi adalah ilmu pengetahuan yang menyelidiki hakikat nilai, yang 

umumnya ditinjau dari sudut pandang kefilsafatannya.
47

 Pertanyaan fundamental yang 

berhubungan dengan aksiologi adalah untuk apa pengetahuan tersebut dipergunakan?
48

 

Berhubungan dengan filsafat Ilmu, maka pertanyaan aksiologisnya adalah apa 

signifikansi filsafat Ilmu Islam bagi Pendidikan Islam? 

Mari kita lihat aksiologi filsafat Ilmu Islam melalui perspektif Mehdi Golshani. 

Pertama, jika pengetahuan dari suatu ilmu merupakan persyaratan pencapaian tujuan-

tujuan Islam sebagaimana dipandang oleh syariah, maka mencarinya merupakan sebuah 

kewajiban, karena ia merupakan kondisi awal untuk memenuhi kewajiban syariah. 

Misalnya, kesehatan badan seseorang di dalam sebuah masyarakat Islam adalah penting. 

Dari sini, bagi orang-orang Islam, mempelajari ilmu obat-obatan itu wajib kifayah. 

Sebagian orang berpendapat bahwa dalam konteks ini, kewajiban mempelajari 

suatu ilmu tentu tergantung pada kebutuhan masyarakat pada ilmu itu. Misalnya, pada 

zaman kita, agar sukses dalam pertanian dengan skala besar atau perdagangan, ilmu 

khusus tentang masalah ini adalah penting. Dengan demikian, menspesialisasikan 

bidang-bidang ini bagi orang-orang Islam adalah wajib kifayah. Jelaslah, bahwa kaum 

Muslim membatasi diri dengan mempelajari apa yang telah ditemukan di negara-negara 

lain, dengan kata lain, merasa puas dengan sedikit keberhasilan ilmu-ilmu mereka, maka 

mereka tidak akan pernah mampu memukul dunia non-Muslim dalam hal kemajuan 

ilmu. 

Kedua, Pendidikan yang dikehendaki oleh Al-Qur’an adalah pendidikan  yang 

agung dan mulia, bukan pendidikan yang takluk dan bergantung kepada orang-orang 

kafir, seperti bisa kita lihat dalam Al-Qur’an di bawah ini: “Dan Allah sekali-kali tidak 

akan memberi jalan kepada orang-orang kafir untuk memusnahkan orang-orang 

beriman”. (QS. 4: 141) 

Agar dapat merealisasikan tujuan yang dibahas oleh Al-Qur’an ini, Pendidikan 

Islam benar-benar harus memiliki kemerdekaan kultural, politik dan ekonomi. Pada 

gilirannya, hal ini membutuhkan pelatihan para spesialis kaliber tinggi di dalam segala 

lapangan dan penciptaan fasilitas-fasilitas ilmiah dan teknik dalam Pendidikan Islam. 

Sungguh jelas bahwa sebab-sebab kemunduran Pendidikan kaum Muslim pada abad-

abad terakhir ini adalah karena mereka menyerahkan studi ilmu-ilmu tersebut kepada 

yang lain, padahal mereka sendiri harus lebih mempelajarinya, dan ini membuat mereka 

sendiri tergantung kepada orang lain. 

Di abad modern, permasalahan dalam pendidikan islam tidak dapat dipecahkan 

kecuali dengan upaya pengembangan ilmiah, dan kunci untuk sukses di dalam seluruh 

                                                           
46  Lorens Bagus, Kamus Filsafat, h. 33. 
47  Lois O Kattsoft, Pengantar Filsafat, h. 319. 
48  Jujun S. Suriasumantri, Filsafat Ilmu Sebuah Pengantar Populer, h. 35. 



36 
 

urusan bersandar pada ilmu. Karena itu, adalah kewajiban sarjana Muslim dan para 

peneliti yang tinggal di negara-negara blok Barat atau Timur dan terlibat dalam bidang 

pendidikan untuk meraih pengetahuan teknik dan ilmiah yang lengkap dan mutakhir. 

Jika tidak, pendidikan Islam benar-benar akan tetap berada di bawah dominasi satu 

adikuasa atau yang lain. Imam Ja’far Al-Shadiq berkata: “Seorang yang sadar akan 

zamannya tidak akan disibukkan oleh masalah-masalah yang tidak diinginkan”. 

Ringkasnya, jika kaum Muslim ingin sukses perjuangannya dalam melawan 

kekuatan-kekuatan jahat abad ini, maka mereka harus memperalati dirinya dengan 

pokok-pokok penting perkembangan keilmuan dan berusaha mengejar kemunduran di 

dalam lapangan teknik dan keilmuan. Permasalahan apa pun yang penting untuk 

menjaga eksistensi dan vitalitas Pendidikan Islam harus dipelajari. 

Ketiga, Al-Qur’an menyuruh manusia mempelajari sistem dan skema 

penciptaan, keajaiban-keajaiban alam, sebab-sebab dan akibat-akibat seluruh benda-

benda yang ada, kondisi-kondisi organisme hidup; pendeknya, seluruh tanda-tanda 

kekuasaan Tuhan yang ada di alam eksternal dan kedalaman-kedalaman batin jiwa 

manusia. Al-Qur’an menyuruh berpikir dan merenungkan seluruh aspek-aspek 

penciptaan dan menyuruh manusia menggunakan nalar dan fakultas-fakultas lainnya 

untuk menemukan rahasia-rahasia alam. Kita bisa melihat beberapa ayat di bawah ini: 

“Maka apakah mereka tidak melihat langit yang ada dia atasnya, bagaimana 

Kami membangun dan menghiasinya, dan langit itu tidak mempunyai retak-retak 

sedikitpun. Dan Kami hamparkan bumi itu dan Kami letakkan padanya gunung-gunung 

yang kokoh, dan Kami tumbuhkan padanya segala macam tanaman yang indah 

dipandang mata, untuk menjadi pelajaran dan peringatan bagi tiap-tiap hamba yang 

kembali”. (QS. 50: 6-8).
49

 

Sebagaimana kita lihat dari ayat-ayat di atas, Allah menunjukkan seluruh 

benda-benda yang ada di dalam alam sebagai “tanda-tanda” penciptaan-Nya, dan sistem 

alam sebagai rekaman perancang dan pemrogram Yang Mahatahu. Studi tentang alam 

dan apa-apa yang ada di dalamnya merupakan alat-alat (cara) yang sangat penting untuk 

mengetahui Allah dan mengenal keagungan pencipta-Nya. 
50

 

Tentunya, sebagaimana disebutkan oleh ayat-ayat tersebut di atas, memahami 

“tanda-tanda” Pencipta, hanya mungkin bagi orang-orang terdidik dan bijak yang 

berjuang menggali rahasia-rahasia alam dan yang telah mendapatkan ilmu di dalam 

bidang-bidang studi mereka. Jika tidak, pengenalan superfisial terhadap “kitab 

penciptaan” ini saja tidak akan cukup mengungkapkan hal sebenarnya. Suatu awal 

pemahaman kitab alam yang tepat hanya bisa dicapai lewat ilmu-ilmu semacam 

matematika, fisika, kimia, astronomi, botani, dan zoologi (yang bisa kita sebut sebagai 

ilmu-ilmu kealaman). Dengan pertolongan ilmu-ilmu tersebut dan ilmu-ilmu rasional 

kita dapat menyimak hukum-hukum alam membuka keajaiban aturan (order) dan skema 

penciptaan yang mengatur alam. Dalam cahaya inilah seharusnya kita membaca ayat 

Al-Qur’an di bawah ini: “Maka tidaklah berulang-ulang, adakah kamu lihat sesuatu 

                                                           
49  Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, h. 49-51. 
50 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, h. 51.  



37 
 

yang tidak seimbang? Kemudian pandanglah sekali lagi dan sekali lagi. Pandanganmu 

akan kembali pada dirimu, seperti pandangan orang hilang ingatan, letih, dan lesu”. 

(QS. 67: 3-4) Maksud ayat ini adalah bahwa semakin jauh pengetahuan manusia dalam 

memahami penciptaan Tuhan, maka semakin jelaslah baginya kebesaran dan 

kemuliaan-Nya.
51

 

Keempat, alasan lain untuk mempelajari fenomena-fenomena alam dan skema 

penciptaan adalah bahwa ilmu tentang hukum-hukum alam dan karakteristik-

karakterisitik benda-benda serta organisme-organisme dapat berguna untuk perbaikan 

kondisi pendidikan Islam. Masalah ini banyak ditekankan oleh banyak ayat Al-

Qur’an.
52

 Berikut sebuah ayat yang relevan dengan persoalan ini: 

“Dan Dia menundukkan malam dan siang, matahari dan bulan untukmu. Dan 

binatang-binantang itu ditundukkan (untukmu) dengan perintah-Nya. Sesungguhnya 

yang pada demikian itu benar-benar ada tanda-tanda (kekuasaan Allah) bagi kaum 

yang memahami, dan Dia (menundukkan pula) apa yang Dia ciptakan bagi kamu di 

bumi ini dengan berlain-lainan macamnya. Sesugguhnya pada yang demikian itu 

benar-benar terdapat tanda-tanda (kekuasaan Allah) bagi kaum yang mengambil 

pelajaran. Dan Dialah, Allah, yang menundukkan lautan (untukmu), agar kamu dapat 

memakan darinya daging yang segar (ikan), dan kamu mengeluarkan dari laut itu 

perhiasan yang kamu pakai; dan kamu melihat bahtera berlayar padanya, dan supaya 

kamu mencari (keuntungan) dari karunia-Nya, dan supaya kamu bersyukur. Dan Dia 

menancapkan gunung-gunung di bumi supaya bumi itu tidak goncang bersama kamu 

(dan Dia menciptakan) sungai-sungai dan jalan-jalan agar kamu mendapat petunjuk. 

Dan Dia (menciptakan) tanda-tanda (petunjuk jalan). Dan dengan bintang-bintang 

itulah mereka mendapat petunjuk”. (QS. 16: 12-16) 

Dalam paradigma Al-Qur’an, mempelajari kitab alam semesta akan 

mengungkapkan rahasia-rahasianya kepada manusia dan menampakkan koherensi 

(keterpaduan), konsistensi, dan aturan di dalamnya. Ini akan memungkinkan manusia 

untuk menggunakan ilmunya sebagai perantara untuk menggali kekayaan-kekayaan dan 

sumber-sumber yang tersembunyi di dalam alam dan mencapai kesejahteraan material 

lewat penemuan-penemuan ilmiahnya. Tuhan telah menunjukan manusia sebagai wakil 

dan khalifah-Nya di atas bumi dan diberinya kesempatan-kesempatan yang tidak 

terbatas. Ia harus mengenal potensi-potensi dirinya, memanfaatkan kesempatan-

kesempatan itu, dan memperoleh kekuatan dan kebijaksanaan yang sesuai dengan 

peranannya sebagai seorang wali Allah dan sebuah “tanda” kebijaksanaan dan 

kemahatahuan-Nya.
53

 

Dalam konteks modern, dimensi aksiologis memahami alam semesta untuk 

tujuan mengenal Sang Pencipta pun diakui oleh saintis terbesar abad 20, Albert 

Einstein. Dalam salah satu risalahnya, Einstein menulis dengan indah: “I want to know 

how God created this world. I am not interested in this or that phenomenon, in the 

                                                           
51  Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an h. 52-53. 
52 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an, h. 53.  
53 Mehdi Gulshani, Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an h. 54.  



38 
 

spectrum of this or that element, I want to know His thoughts, the rest are details”. 

Artinya secara bebas kurang lebih: “Aku ingin mengetahui bagaimana Tuhan 

menciptakan dunia ini. Aku tidak tertarik dengan fenomena ini atau itu, dengan 

spektrum unsur ini atau itu; Aku ingin mengetahui rancangan-Nya (pikiran Tuhan), 

sedangkan sisanya hanyalah rincian-rincian saja”.
54

 

Lebih jauh, dalam (tilikan) pengamatan E. F. Schumacher ada perbedaan 

distingtif antara tujuan Ilmu Islam era klasik dengan Ilmu Barat modern setelah 

renaisans. Meminjam istilah Schumacher, jika Ilmu klasik mempunyai paradigma 

aksiologis yang berbunyi: science for understanding (Ilmu untuk pemahaman), maka 

Ilmu modern mengikrarkan paradigma aksiologis yang berbunyi: science for 

manipulation (Ilmu untuk manipulasi).
55

 Ilmu demi pemahaman mempunyai tujuan 

utama kepada kebajikan tertinggi yaitu yang Benar, yang Baik, dan yang Indah; sebuah 

pengetahuan yang akan membawa kepada kebahagiaan dan keselamatan umat manusia. 

Sebab Ilmu klasik memandang alam semesta sebagai hasil karya Tuhan (God’s 

handiwork), sementara Ilmu untuk manipulasi hanya bertujuan untuk meraih 

penguasaan material semata.
56

  

Pada level inilah, sebagian ilmuwan Muslim menganggap alam semesta pun 

sebagai sesuatu yang sakral sebab ia berasal dari Tuhan yang Maha Suci dan 

pemahaman terhadap alam semesta bertujuan untuk mengenal dan mendekat kepada 

Yang Maha Suci tersebut demi kebahagiaan manusia itu sendiri. Karena Ilmu Islam 

berpijak pada pandangan tauhid, memandang Tuhan sebagai Pencipta dan Pemelihara 

alam semesta, maka tidak berlebihan jika Golshani menamakan Ilmu Islam sebagai Ilmu 

sakral atau sacred science, yang berbeda dengan Ilmu sekuler atau secular science. 

Orientasi pengabdian pada Sang Pencipta yang harus berujung kepada 

kebahagiaan manusia dapat disimak dari perbedaan antara Ilmu sakral dan Ilmu sekuler 

yang dieksplorasi oleh Golshani. Pertama, Ilmu sekular menganggap dunia fisik 

sebagaimana adanya dan melihat tidak ada ruang bagi Tuhan dalam tatanan alam 

semesta. Sedangkan Ilmu sakral justru memandang alam semesta diciptakan dan 

dipelihara oleh Tuhan yang Maha Mengetahui lagi Maha Kuasa. Sehingga, Ilmu sakral 

berpusat pada Tuhan-God centered.  

Kedua, Ilmu sekuler berisi spesialisasi/pemisahan dan menjadikan fragmentasi 

ilmu. Setiap ilmu mempunyai wilayah yang terpisah masing-masing dan tercerabut dari 

dimensi sakral. Sedangkan Ilmu sakral justru berupaya menyibak kesatuan yang 

mendasari tatanan semesta. Dengan kata lain, Ilmu sakral mempunyai pandangan 

holistik kepada alam semesta dan menerapkan sebuah pendekatan holistik pula. 

Sehingga tidak ada dikotomi ilmu ke dalam kategori agama dan sekuler. Jenis ilmu apa 

pun yang bertujuan memenuhi cita-cita Islam untuk kemajuan, kesejahteraan, dan 

kebahagiaan manusia, maka dianggap sakral. 

                                                           
54 Zainal Abidin Bagir (ed.), Science And Religion, h. 94. 
55 Zainal Abidin Bagir (ed.), Science And Religion, h. 97.   
56 Zainal Abidin Bagir (ed.), Science And Religion, h. 97.   



39 
 

Ketiga, Ilmu sekuler hanya menganggap kajiannya pada wilayah fisikal, 

sehingga realitas spiritual dianggap tidak ada. Bagi Ilmu sekuler tidak ada ruang bagi 

supra-material (ghaib). Sudut pandang inilah yang disebut saintisme: perspektif yang 

memandang bahwa Ilmulah satu-satunya jalan menuju kebenaran.
57

 Sementara Ilmu 

sakral mengakui bahwa disamping ada wilayah material, ada pula wilayah spiritual yang 

harus didekati dengan wahyu dan intuisi. Ilmu sakral mengikrarkan diri bahwa terdapat 

dimensi kenyataan yang lebih luas daripada yang bisa dilihat oleh mata manusia. 

Keempat, Ilmu sekuler mengabaikan/menolak gagasan mengenai tujuan alam 

semesta. Sedangkan Ilmu sakral memandang alam semesta mempunyai sebuah makna 

yang melampaui kehidupan kita dan berhubungan dengan tujuan eksistensinya. 

Sehingga kehidupan yang penuh makna, adalah untuk mengabdi kepada Tuhan dalam 

segala aspek kehidupan. 

Kelima, Ilmu sekuler mempromosikan netralitas nilai, sedangkan Ilmu sakral 

menggabungkan ilmu dengan nilai. Artinya, Ilmu sekuler menafikan nilai moral 

sedangkan Ilmu sakral justru menjadikan prinsip moral sebagai bagian Ilmu. 

Keenam, dalam konteks sekularistik, Ilmu bertujuan untuk mengontrol dan 

memanipulasi alam semesta dan masyarakat. Sedangkan dalam konteks ketuhanan, Ilmu 

bertujuan untuk memperoleh kearifan dan untuk menangani problem-problem 

individual dan sosial kemanusiaan dengan prinsip meraih ridha Tuhan. 

Ketujuh, karena keterbatasan wilayahnya, Ilmu sekuler hanya mampu 

merespon pertanyaan-pertanyaan spesifik dan tidak mampu melukiskan sebuah 

gambaran dunia yang komprehensif. Ilmu sekuler tidak berbicara sedikitpun tentang 

kebaikan dan keburukan, kebahagiaan dan kesengsaraan, Tuhan dan keabadian, tentang 

makna dan moralitas. Sedangkan Ilmu sakral, karena mencakup wilayah yang 

komprehensif, maka ia juga berbicara tentang problem-problem abadi kehidupan umat 

manusia. 

Dengan demikian, dimensi aksiologis Ilmu dalam paradigma Islam adalah 

demi kebahagiaan umat manusia dalam segala aspeknya sekaligus untuk memahami dan 

mendekati Sang Pencipta sekaligus membawa manfaat demi kebahagiaan umat manusia 

dalam segala aspeknya. Sehingga aksiologis Ilmu Islam mengikrarkan sebuah prinsip 

bahwa dimensi profanitas alam semesta tidak dapat dipisahkan dari dimensi sakralitas 

tujuannya dalam mengabdi kepada Tuhan Sang Pencipta dan berujung pada kemajuan, 

kesejahteraan, kebaikan, dan kebahagiaan manusia. Melalui kajian aksiologis inilah, 

filsafat Ilmu tidak akan pernah kehilangan spirit signifikansi dan aktualitasnya dalam 

mengemban misi kemanusiaan dalam bingkai pengabdian kepada Sang Pencipta. 

 

D. Simpulan 

Penjelasan di atas bahwa filsafat ilmu menjadi bagian penting dalam 

pendidikan islam sebagi pembimbing dan pedoman dalam melaksakanakan segala 

                                                           
57 Tentang saintisme lihat Louis Leahy, Aliran-Aliran Besar Ateisme (Yogyakarta: Kanisius, 

1985), h. 138-140. Bandingkan dengan Huston Smith, Why Religion Matters (New York: HarperCollins 

Publishers, 2001), h. 59-78.  



40 
 

macam bentuk pendidikan islam. Mengabaikan filsafat ilmu sebagai pijakkan berfikir 

bagi penyelengara pendidikan  akan berdampak hilangnya orentasi keilmuan pada 

lembaga pendidikan dan cendrung berorentasi pada matrealisme dan konsumerisme. 

Sebab, walaupun Islam memandang penting materialisme, namun pengalaman indrawi 

bukan satu-satunya sumber pengetahuan. Demikian pula, meskipun penggunaan rasio 

sangat diapresiasi dalam Islam untuk melaksanaakan program pendidikan islam, tapi 

tidak sampai menyebabkan tumbuhnya rasionalisme. Lagi-lagi semua ini disebabkan 

aplikasi eksperimentasi dan nalar dalam melaksankan pendidikan islam tidak pernah 

terlepas dari spirit keimanan kepada Sang Pencipta. Para ilmuwan Muslim selalu 

diilhami oleh kesadaran religius yang kuat terhadap Tuhan, sebagai sumber 

segalanya.Oleh karena itu integrasi keilmuan islam dalam pendidikan Islam harus 

mampu mengaktifkan semua elemen yang dimiliki oleh peserta didik untuk 

menghasilkan mutu pendidikan Islam. 

  

  



41 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Al-Ghazali, Syaikh Muhammad, Berdialog Dengan Al-Qur’an, terj. Masykur Hakim 

dan Ubaidillah, Bandung, Mizan, 1997. 

 

Bagir, Zainal Abidin (ed.), Science and Religion, Australia: ATF Press, 2005. 

Bagus, Lorens, Kamus Filsafat, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2002. 

Bakar, Osman, Tauhid dan Ilmu, terj. Yuliani Liputo dan M.S. Nasrulloh, Bandung: 

Pustaka Hidayah, 2008. 

 

Gulshani, Mehdi, Filsafat Ilmu Menurut Al-Qur’an, terj. Agus Effendi, Bandung: 

Mizan, 1989. 

__________, Melacak Jejak Tuhan Dalam Ilmu, terj. Ahsin Muhammad, Bandung: 

Mizan, 2004. 

 

Heriyanto, Husein, Menggali Nalar Saintifik Peradaban Islam,Bandung: Mizan, 2011. 

Kartanegara, Mulyadhi, Pengantar Epistemologi Islam, Bandung: Mizan, 2003. 

__________, Integrasi Ilmu, Jakarta: UIN Jakarta Press, 2005. 

Kattsoft, Lois O, Pengantar Filsafat, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004. 

Leahy, Louis, Aliran-Aliran Besar Ateisme, Yogyakarta: Kanisius, 1985. 

Nakosteen, Mehdi, Kontribusi Islam atas Dunia Intelektual Barat, terj. Joko S. Kahhar 

& Supriyanto Abdullah, Surabaya: Risalah Gusti, 2003. 

 

Nasr, Seyyed Hossein, The Need for a Sacred Science, The United Kingdom: Curzon 

Press, 1993.  

__________, Science and Civilization in Islam, New York: A Plume Book, 1970. 

Palmquis, Stephen, Pohon Filsafat, terj. Muhammad Shodiq, Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2007. 

Purwanto, Agus, Ayat-Ayat Semesta, Bandung: Mizan, 2009. 

Smith, Huston, Why Religion Matters, New York: HarperCollins Publishers, 2001. 

Suriasumantri, Jujun S, Filsafat Ilmu Sebuah Pengantar Populer, Jakarta: Pustaka Sinar 

Harapan, 1996. 

__________, Filsafat Ilmu Sebuah Pengantar Populer, Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 

1996. 

 

Shihab, M. Quraish Al-Qur’an dan Maknanya, Tangerang: Lentera hati, 2010. 

Syamsuddin, Ach. Maimun, Agama dan Ilmu, Yogyakarta: IRCiSoD, 2012. 

Talbot, Michel, Mistisisme & Fisika Baru, terj. Agung Prihantoro, Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2002. 

Yahya, Harun, Pustaka Ilmu Populer Islami, terj. Catur Sriherwanto, Bandung: Sygma 

Publishing, 2011. 


