PROBLEM PENINGKATAN MUTU PENDIDIKAN
MADRASAH ALIYAH PADA PONDOK PESANTREN DI
KOTA BANDAR LAMPUNG STUDI DARI PERSPEKTIF

KEPEMIMPINAN, PENGAWASAN, DAN SUPERVISI

Suryani, Syafriyadi
IAl An Nur Lampung
Email: Suryani@an-nur.ac.id

ABSTRACT

Madrasah, schools, and Islamic boarding schools (pesantren),
are providers of education in Indonesia that are recognized and
regulated by the government (the ministry of religion affairs). The
emergence of the three institutions historically had been closely related
and each has distinctive characteristics. One of Islamic boarding
schools (pesantren) in Bandar Lampung that has already the Islamic
Senior High School (Madrasah Aliyah) is Islamic boarding school
(pesantren) Al-Hikmah yang berada di daerah Kedaton. As an
educational system, the three institutions have input, process and
output components that must be regulated and managed by a
professional management to produce a quality implementation of
education. The three institutions in their development are always faced
with various problems in terms of input, process or output.
Identification of the problems that exist is the first step in the effort
towards continuous improvement of the quality of the educational
institutions.
Keywords: management, madrasah, problems of pesantren, schools.

ABSTRAK

Madrasah, sekolah, dan pesantren, adalah penyelenggara
pendidikan di Indonesia yang diakui dan diatur oleh pemerintah (dalam
hal ini kementerian agama). Kemunculan ketiga lembaga tersebut
secara historis memiliki keterkaitan yang erat dan masing-masing
memiliki ciri khas. Salah satu contoh Pondok Pesantren yang memiliki
Madrasah Aliyah di Kota Bandar Lampung adalah Pondok Pesantren
Al-Hikmah yang berada di daerah Kedaton. Sebagai suatu sistem



133

pendidikan, ketiga lembaga tersebut memiliki komponen input, proses
dan output yang harus diatur dan dikelola oleh manajemen yang
profesional untuk menghasilkan penyelenggaraan pendidikan yang
berkualitas. Ketiga lembaga tersebut dalam perkembangannya selalu
dihadapkan pada berbagai permasalahan, baik dari segi input, proses
maupun output. Identifikasi permasalahan yang ada merupakan langkah
awal dalam upaya peningkatan mutu lembaga pendidikan secara
berkesinambungan.

Kata kunci: manajemen, madrasah, permasalahan pesantren, sekolah.

A. PENDAHULUAN

Dunia pendidikan di Indonesia sampai saat ini masih diliputi
berbagai problema terkait belum optimalnya kegiatan pembelajaran
karena terkendala keterbatasan sarana dan prasarana, kualitas lulusan
atau alumni yang masih belum maksimal, dan masih banyak birokrat di
bidang pendidikan yang masih melakukan korupsi, kolusi dan
nepotisme  (KKN). Berbagai permasalahan tersebut diatas
diklasifikasikan terletak pada input, proses ataupun output pada
lembaga pendidikan atau madrasah (pondok pesantren). Hal ini harus
segera dicarikan solusi pemecahannya untuk menciptakan pendidikan
nasional yang lebih berkualitas dan berkeadaban.

Pondok Pesantren, madrasah dan sekolah merupakan lembaga
penyelenggara pendidikan di Indonesia. Masing-masing lembaga
pendidikan tersebut telah diatur dan diakui oleh pemerintah dalam
undang-undang nomer 20 tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional. Pesantren ditetapkan sebagai salah satu bentuk lembaga
pendidikan kegamaan (Pasal 30 ayat 4). Sedangkan sekolah dan
madrasah merupakan lembaga pendidikan formal yang mempunyai
jenjang pendidikan dasar dan menengah (Pasal 17 dan 18).
Munculnya sistem pendidikan pesantren, sekolah dan madrasah di
Indonesia secara historis mempunyai keterkaitan antara satu dengan
yang lainnya. Sistem pendidikan yang pertama kali muncul di Indonesia
adalah pesantren, sebab lembaga yang serupa dengan pesantren ini
sebenarnya sudah ada sejak pada masa kekuasaan Hindu-Budha.
Sehingga Islam tinggal meneruskan dan mengislamkan lembaga
pendidikan yang sudah ada (Madjid, 1997:3). Lembaga ini di Jawa
disebut pesantren, di Aceh dengan rangkang dan dayah, di Sumatra

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



134

Barat dengan surau (Daulay, 2001: ix). Kemudian pada abad ke-17
lembaga pendidikan sekolah dibangun oleh Vereenigde Oost-Indische
Compagnie (VOC) di Ambon, selanjutnya mengalami perkembangan
secara bertahap di seluruh Indonesia. Di era kolonial Belanda
dapat dicermati betapa Belanda telah mempraktekkan kebijakan
pendidikan yang diskriminatif, yang mengakibatkan masyarakat
pribumi sangat sulit untuk mengenyam pendidikan, bahkan pemerintah
colonial saat itu tidak memperkenankan adanya pendidikan agama,
dengan alasan untuk menjamin kenetralan (Daulay, 2001: x) Kondisi
ini mendorong terbentuknya organisasi-organisasi sosial keagamaan di
Indonesia seperti Muhammadiyah, Nahdlatul Ulama, Matlaul Anwar,
Al-Khairiyah, dan lainnya memulai merintis dan mengembangkan
pendidikan. Selanjutnya, di awal abad ke-20 muncul lembaga
pendidikan baru yang bernama madrasah.

Munculnya madrasah di Indonesia ketika itu tak terlepas dari
pengaruh ide-ide pembaruan pemikiran Islam yang timbul di Indonesia
pada awal abad ke-20. Sebagai sebuah lembaga yang muncul setelah
pesantren dan sekolah maka nampaknya madrasah mengadopsi sistem
pesantren dan sekolah sekaligus. Madrasah pada zaman kolonial
Belanda telah berkembang di Indonesia tetapi belum terkoordinir dalam
satu kesatuan diantara seluruh madrasah tersebut. Masing-masing
madrasah muncul dengan caranya sendirisendiri. Setelah Indonesia
merdeka madrasah berada di bawah naungan Departemen Agama, dan
segala aturan mengenai ini di bawah kendali Departemen Agama
(Daulay, 2001: xi).

Sekolah dan madrasah dalam perkembangannya senantiasa
melakukan inovasi dan juga transformasi dalam dirinya, baik dari isi
(materi) yang diajarkan maupun dari metode serta managemennya
dalam rangka menciptakan pendidikan yang lebih berkualitas sebagai
tuntutan perubahan zaman. Termasuk di Kota Bandar Lampung
Provinsi Lampung saat ini telah tumbuh berkembang pondok-pondok
pesantren, baik yang masih salafiyah atau mengajarkan kitabkitab
kuning dan belum memiliki lembaga pendidikan formal, maupun yang
sudah memiliki lembaga pendidikan formal dari Madrasah Diniyah /
Ibtida,iyah sampai Madrasah Alyah, bahkan ada yang sudah memiliki
Ma’had Aly (Perguruan Tinggi Islam Pondok Pesantren).

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



135

Perubahan-perubahan tersebut telah banyak menciptakan
kemajuan baik dalam pesantren, sekolah ataupun madrasah. Namun
berdasarkan beberapa referensi dan juga realitas di lapangan
nampaknya masih banyak juga terdapat problematika yang dihadapi
oleh lembaga-lembaga tersebut, baik problem dalam input, proses
ataupun outputnya. Maka dalam artikel ini penulis akan membahas
lebih jauh tentang problem mutu dan kualitas input-proses-output
dalam pesantren, sekolah dan madrasah.

B. PEMBAHASAN
1. Pondok Pesantren

Perkataan pesantren berasal dari kata santri, dengan awalan pe
dan akhiran an yang berarti tempat tinggal santri (Dhofier, 1994: 18).
Dengan nada yang sama Soegarda Poerbakawatja sebagaimana yang
dikutip oleh Haidar Putra Daulay menjelaskan pesantren asal katanya
adalah santri, yaitu seorang yang belajar agama Islam, sehingga dengan
demikian pesantren mempunyai arti tempat orang berkumpul untuk
belajar agama Islam (Daulay, 2009: 61).

Sebetulnya ada beberapa persyaratan-persyaratan pokok saat
mendirikan lembaga pendidikan baru yang dapat digolongkan sebagai
pesantren. Untuk perlu dilihat apabila telah mencukupi elemen-elemen
pokok pesantren. Elemen-elemen pokok pesantren itu adalah: pondok,
masjid, santri, pengajaran kitab-kitab klasik dan kyai (Dhofier, 1994:
44). Dari sekian banyak pesantren dapat dipolakan secara garis besar
kepada dua pola. Pertama berdasarkan bangunan fisik, kedua
berdasarkan kurikulum. Berdasarkan bangunan fisik dapat dipolakan
sebagai berikut:

Model | Penjelasan

Pesantren ini masih bersifat sederhana, dimana k
Masjid menggunakan masjid atau rumahnya sendiri un
Rumah Kyai tempat mengajar.

Dalam pola ini santri hanya datang dari daerah
sendiri, namun mereka telah mempelajari ilmu aga
secara kontinu dan sistematis. Metode pengajaran:
wetonan dan sorogan

Model 11 Penjelasan

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



136

Masjid
Rumah Kyai

Dalam pola ini pesantren telah memiliki pondok a
asrama yang disediakan bagi para santri yang dating

Pondok

dari daerah. Metode pengajaran : wetonan dan sorog

Model 111

Penjelasan

Masjid
Rumah Kyai
Madrasah

Pesantren ini telah memakai sistem klasikal, dim:
santri yang mondok mendapat pendidikan di madras
Ada kalanya murid madrasah itu datang dari dae
sekitar pesantren itu sendiri. Di samping sistem klasi
juga pengajaran sistem wetonan dilakukan oleh kya

Model 1V

Penjelasan

Masjid
Rumah Kyai
Pondok
Madrasah
Tempat
Ketrampilan

Dalam pola ini disamping memiliki madrasah, j
memiliki  tempat-tempat  ketrampilan,  misalr
peternakan, pertanian, kerajinan rakyat, took, koper:
dsb.

Model V

Penjelasan

Masjid
Rumah Kyai
Pondok
Madrasah
Tempat
Ketrampilan
Universitas

Gedung Pertemuan
Tempat Olahraga
Sekolah Umum

Dalam pola ini pesantren yang sudah berkembang
bisa digolongkan pesantren mandiri. Pesantren sep
ini telah memiliki perpustakan, dapur umum, ru
makan, kantor administrasi, took, rumah penginaj
tamu, ruang operating room, dsb. Disamping
pesantren juga mengelola SMP, SMA, dan Seko
Kejuruan lainnya.

Table Model Pendidikan Pesantren Berdasarkan Bangunan Fisik

Pembagian pola pesantren berdasarkan kurikulumnya dapat dipolakan
menjadi lima, yaitu:

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin

No. ISSN: 2461-128X



137

Pola I, materi pelajaran yang dikemukakan di pesantren ini adalah mata
pelajaran agama yang bersumber dari kitab-kitab klasik. Metode
penyampaiannya adalah wetonan dan sorogan, tidak memakai sistem
klasikal. Santri dinilai dan diukur berdasarkan kitab yang dibaca. Mata
pelajaran umum tidak diajarkan, tidak mementingkan ijazah sebagai
alat untuk mencari kerja. Yang paling dipentingkan adalah pendalaman
ilmu-ilmu agama semata-mata melalui litab-kitab klasik.

Pola Il, pola ini hampir sama dengan pola I di atas, hanya saja pada pola
Il proses belajar mengajar dilaksanakan secara klasikal dan non
klasikal, juga dididikkan keterampilan dan pendidikan berorganisasi.
Pada tingkat tertentu diberikan sedikit pengetahuan umum. Santri
dibagi jenjang pendidikannya mulai tingkat ibtidaiyah, tsanawiyah dan
aliyah. Metode: wetonan, sorogan, hafalan dan musyawarah.

Pola 111, pada pola ini materi pelajaran telah dilengkapi dengan mata
pelajaran umum, dan ditambah pula dengan memberikan aneka macam
pendidikan lainnya. Seperti keterampilan, kepramukaan, olahraga,
kesenian dan pendidikan berorganisasi, dan sebagian telah
melaksanakan program pengembangan masyarakat.

Pola 1V, pola ini menitikberatkan pelajaran keterampilan di samping
pelajaran agama. Keterampilan ditujujan untuk bekal kehidupan bagi
seorang santri setelah tamat dari pesantren ini. Keterampilan yang
diberikan meliputi pertanian, pertukangan dan peternakan.

Pola V, pada pola ini materi yang diajarkan di pesantren adalah sebagai
berikut: Pengajaran kitab-kitab klasik.

Madrasah, di pesantren ini diadakan pendidikan model
madrasah, selain mengajarkan mata pelajaran agama, juga mengajarkan
mata pelajaran umum. Kurikulum madrasah pondok dapat dibagi
kepada dua bagian, pertama kurikulum yang dibuat oleh pondok sendiri
dan kedua kurikulum pemerintah dengan memodifikasi materi
pelajaran agama.

Keterampilan juga diajarkan berbagai bentuk kegiatan keterampilan.
Sekolah umum, di pesantren dilengkapi dengan sekolah umum. Sekolah
umum yang ada di pesantren materi pelajaran umum seluruhnya

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



138

berpedoman kepada kurikulum Kemendikbud. Sedangkan materi
pelajaran agama disusun oleh pondok sendiri. Diluar kurikulum
pendidikan agama yang diajarkan di sekolah, pada waktu-waktu yang
sudah terjadwal santri menerima pendidikan agama lewat membaca
kitab-kitab klasik. Perguruan tinggi, pada beberapa pesantren yang
tergolong pesantren besar telah membuka universitas atau perguruan
tinggi (Daulay, 2009: 65).

Selanjutnya bila uraian mengenai manajemen dilihat praktenya
di pesantren, maka pembahasan ini tidak akan terlepas dari pola- pola
manajemen yang telah diterapkan di pesantren sebagaimana disebutkan
di atas. Manajemen pesantren dalam arti pengelolaan pesantren dapat
dimaknai sebagai sebuah proses menggerakkan sumber daya yang ada
di pesantren untuk mencapai tujuan. Tujuan pesantren menurut
Mastuhu sebagaimana yang dikutip oleh Syamsudduha adalah:
menciptakan dan mengembangkan kepribadian muslim, yaitu
kepribadian yang beriman dan bertagwa kepada Tuhan, berakhlak
mulia, bermanfaat bagi masyarakat dengan jalan menjadi abdi
masyarakat berdasarkan sunah Rasul, mampu berdiri sendiri, bebas dan
tegas dalam kepribadian, menyebarkan agama atau menegakkan Islam
dan kejayaan umat Islam di tengah-tengah masyarakat, serta mencintai
ilmu dalam rangka mengembangkan kepribadian Indonesia
(Syamsudduha, 2004: 34).

Dalam upaya untuk mewujudkan tujuan di atas diperlukan suatu
upaya pengelolaan sumber daya organisasi pesantren. Sumber daya
orga- nisasi yang dimaksud antara lain: manusia (kyai, ustadz, pembina,
pengelola, santri), uang, sarana/prasarana (masjid, ruang kelas, pon-
dok, kurikulum), dan informasi (Syamsudduha, 2004: 35). Dalam
pengelolaan sumber daya organisasi inilah perlu diterapkan teo- ri-teori
manajemen professional, untuk mewujudkan pendidikan pesantren
yang lebih berkualitas.

2. Manajemen Sekolah
Dalam Kamus Umum Bahasa Indonesia sekolah mempunyai
beberapa arti sebagai berikut:
a. Bangunan atau lembaga untuk belajar dan memberi pelajaran.
b. Waktu atau pertemuan ketika murid-murid diberi pelajaran.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



139

c. Usaha  menuntut  kepandaian  (ilmu  pengetahuan)

(Poerwadarminta, 1976: 889).

Di dalam buku-buku mengenai teori pendidikan, dijelaskan
bahwa sekolah merupakan salah satu dari tripusat pendidikan, di
samping rumah tangga dan masyarakat. Walaupun ketiganya
dikelompokkan kepada lingkungan pendidikan, namun dari segi-segi
teknis pelaksanaan pendidikan terdapat perbedaan antara satu dengan
yang lainnya (Daulay, 2001: 35).

Lembaga pendidikan formal berupa sekolah harus
menitikberatkan pendidikan formal, prosedur pendidikannya telah
diatur sedemikian rupa, ada guru, ada siswa, ada jadwal pelajaran yang
berpedoman kepada kurikulum, silabus dan GBPP (Garis-Garis Besar
Program Pengajaran), ada jam-jam tertentu waktu belajar serta
dilengkapi dengan sarana dan fasilitas pendidikan, baik perangkat keras
maupun perangkat lunak.

Sedangkan pendidikan di lingkungan masyarakat menitikberatkan
kepada pendidikan non formal, sedangkan lingkungan rumah tangga
lebih berorientasi kepada pendidikan informal.

Sebenarnya pendidikan di sekolah adalah bagian dari
pendidikan dalam keluarga, yang sekaligus juga merupakan lanjutan
dari pendidikan dalam keluarga. Disamping itu, kehidupan di sekolah
merupakan jembatan bagi anak untuk menghubungkan kehidupan
dalam keluarga dengan kehidupan dalam masyarakat. Pengertian
sekolah yang dimaksud dalam tulisan ini adalah lembaga pendidikan
formal yang menekankan inti pelajaran kepada pelajaran umum, bukan
mata pelajaran agama, sebagaimana yang terdapat di pesantren dan
madrasah.

Menurut Mulyasa sebagaimana yang dikutip oleh Jaja Jahari terdapat
tujuh komponen sekolah yang merupakan garapan penting dari
manajemen sekolah, antara lain:

Manajemen kesiswaan/peserta didik

Manajemen tenaga pendidik dan kependidikan

Manajemen kurikulum dan program pengajaran

Manajemen keuangan/pembiayaan

Manajemen sarana dan prasarana pendidikan

Manajemen hubungan sekolah dan masyarakat

Manajemen layanan khusus (Syarbini, 2013: 13).

@+ooo0 o

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



140

Baik dan buruknya pengelolaan terhadap tujuh komponen
pendidikan di atas akan menentukan Kkualitas suatu lembaga
pendidikan, baik kualitas input, proses ataupun outputnya. Selain
pengelolaan yang bagus tentunya semua itu harus didukung dengan
kepemimpinan yang professional pula.

3. Manajemen Madrasah

Kata “madrasah” dalam bahasa Arab adalah bentuk kata
keterangan tempat (dzaraf makan) dari akar kata “darasa”. Secara
harfiah “madrasah” diartikan sebagai “tempat belajar para pelajar”, atau
“tempat untuk memberikan pelajaran”. Dari akar kata “darasa” juga
bisa diturunkan kata “midras” yang mempunyai arti “buku yang
dipelajari” atau “tempat belajar” (Syarbini, 2013:

3).

Pengertian madrasah menurut Kemenag sebagaimana yang
dikutip oleh Haidar adalah sebagai berikut:

Menurut Peraturan Menteri Agama R1 No. 1 Tahun 1946 dan Peraturan

Menteri Agama RI No. 7 Tahun 1950, madrasah mangandung makna:

a. Tempat pendidikan yang diatur sebagai sekolah dan membuat
pendidikan dan ilmu pengetahuan agama Islam, menjadi pokok
pengajaran.

b. Pondok dan pesantren yang memberi pendidikan setingkat dengan
madrasah.

Menurut Surat Keputusan Bersama Tiga Menteri Tahun 1975,
menjelaskan pengertian madrasah adalah: Lembaga pendidikan yang
menjadikan mata pelajaran agama Islam sebagai mata pelajaran dasar
yang diberikan sekurangkurangnya 30% di samping mata pelajaran
umum (Daulay, 2001: 61).

Di dunia pesantren terkenal adanya unsur-unsur pokok dari
pesantren, yaitu kyai, santri, pondok, masjid dan pengajaran mata
pelajaran agama Islam. Pada sistem madrasah tidak harus ada pondok,
masjid, dan pengajian kitab-kitab klasik. Unsur-unsur yang diutamakan
di madrasah adalah pimpinan, guru, siswa, perangkat keras, perangkat
lunak dan pengajaran mata pelajaran agama Islam (Daulay, 2001: 59).
\

Perbedaan-perbedaan antara madrasah dan pesantren seperti
yang dikutip di atas adalah antara madrasah dan pesantren tradisional,

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



141

atau dalam pengklasifikasian pesantren sebagaimana yang telah di
sebutkan di depan tergolong pesantren pola I. Adapun terhadap pola
lain tidaklah demikian halnya. Perbedaan yang tepat antara madrasah
dan pondok pesantren secara keseluruhan berangkat dari unsur-unsur
pesantren yang telah disebutkan di depan. Sebab bila berangkat dari
metode pengajaran, materi yang diajarkan dan kehadiran, maka saat
sekarang ini telah banyak pesantren yang memiliki cara yang sama
dengan madrasah, seperti pesantren pola Il, 111, IV dan V.

Sebenarnya sistem madrasah mirip dengan sistem sekolah
umum di Indonesia, para siswa tidak diharuskan tinggal mondok di
kompleks madrasah. Siswa cukup datang ke madrasah pada jam-jam
berlangsungnya pelajaran pada pagi atau sore hari. Dan juga tidak
disyaratan adanya masjid di lingkungan madrasah, kalaupun siswa
bermaksud melaksanakan sholat, mereka melaksanakan di ruang yang
telah ditentukan untuk itu. Kyai pun, sebagai orang yang sangat
dihormati tidak mesti ada, cukup pimpinan madrasah dan aparat-
aparatnya. Pengajian Kkitab-kitab klasik pun tidak mesti ada di
madrasah. Pelajaranpelajaran yang akan diajarkan telah tercantum
dalam kurikulum dan silabus, dan diuraikan dalam GBPP (Daulay,
2001: 60).

Madrasah apabila ditinjau dari segi jenis berdasarkan
kurikulumnya dapat dibagi menjadi tiga jenis. Pertama, Madrasah
Diniyah. Kedua, Madrasah dan ketiga, Madrasah Keagamaan.
Madrasah Diniyah adalah suatu bentuk madrasah yang hanya
mengajarkan ilmu-ilmu agama (diniyah). Madrasah ini dimaksudkan
sebagai lembaga pendidikan agama yang disediakan bagi siswa yang
belajar di sekolah umum. Madrasah ini terbagi menjadi tiga jenjang
pendidikan:

a. Madrasah Diniyah Awaliyah untuk siswa-siswi Sekolah Dasar (4
tahun).

b. Madrasah Diniyah Wustho untuk siswa-siswi Sekolah Lanjutan
Pertama (3 tahun).

C. Madrasah Diniyah ‘Ulya untuk siswa-siswi Sekolah Lanjutan Atas
(3 tahun).

Madrasah jenis kedua adalah madrasah, sekolah yang berciri
khas agama Islam. Madrasah ini terdiri dari tingkatan Madrasah
Ibtidaiyah, Madrasah Tsanawiyah dan Madrasah Aliyah. Programnya

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



142

sama dengan sekolah, hanya saja diberikan bobot pendidikan agama
yang lebih banyak dibanding dengan sekolah negeri. Sedangkan
madrasah jenis ketiga adalah madrasah keagamaan, yakni madrasah
pada jenjang pendidikan menengah yang mengutamakan penguasaan
pengetahuan khusus siswa tentang ajaran agama yang bersangkutan
(Daulay, 2001: 62).

Implementasi manajemen dalam madrasah akan mancakup
tujuh komponen madrasah sebagaimana yang terdapat dalam sekolah.
Selain tujuh komponen di atas Mansur Muslich menambahkan enam
komponen lain dari komponen sekolah/madrasah yang masuk dalam
garapan manajemen madrasah sebagaiamana yang dikutip oleh Jaja
Jahari, yaitu: mutu madrasah, kepemimpinan madrasah, kebijakan
madrasah, inovasi madrasah, supervisi madrasah, dan pemasaran jasa
pendidikan pada madrasah (Syarbini, 2013: 15). Baik dan buruknya
pengelolaan terhadap komponen-komponen madrasah di atas juga akan
mempengaruhi kualitas input, proses dan output dalam madrasah.

4. Problematika Mutu Pendidikan ( Input-Proses-Output ) di
Pesantren, Sekolah dan Madrasah

Pendidikan merupakan sebuah sistem yang terdiri dari berbagai
komponen. Sistem-sistem tersebut merupakan satu kesatuan dari
instrumental raw input, input, process, output, environmental, dan
outcomes. Komponen-komponen tersebut mempunyai fungsi masing-
masing dan secara bersama-sama menggerakan pelaksanan fungsi
struktur untuk mencapai tujuan sistem. Pada pembahasan ini, penulis
meringkas komponen-komponen pada sistem pendidikan tersebut
hanya berupa input, process dan output. Input pada sistem pendidikan
diklasifikasikan dalam tiga jenis, yaitu input mentah (raw input), input
alat (instrumental input), dan input lingkungan (environmental input).
Input yang masih mentah (raw input) akan diproses menjadi keluaran
atau tamatan (output), dan input pokok dalam sistem pendidikan adalah
dasar pendidikan, tujuan pendidikan, dan anak didik atau peserta didik.
Sedangkan proses pendidikan merupakan kegiatan mobilisasi segenap
komponen pendidikan oleh pendidik yang terarah kepada pencapaian
tujuan pendidikan.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



143

Kualitas proses pendidikan dapat dilihat dari segi, yaitu kualitas
komponen dan kualitas pengelolaannya (management). Dari dua segi
tersebut saling bergantung satu sama lain. Sedangkan komponen-
komponen yang saling berkesinambungan pada proses pendidikan
meliputi: pendidik dan non pendidik (guru atau tenaga pengajar),
kurikulum/silabus (materi pendidikan), prasarana dan sarana,
administrasi, dan anggaran (budget). Kemudian output terakhir pada
sistem pendidikan adalah hasil keluaran dari proses yang terjadi di
dalam sistem pendidikan. Lulusan atau tamatan dan siswa putus sekolah
merupakan output pada sistem pendidikan.

Dasar Pendidik dan Kurikulum Sarana dan
pendidikan non pendidik prasarana
Peserta didik |'L‘,> Proses pendidikan

A 1

Putus
Tujuan Anggaran Administrasi
pendidikan

Gambar Komponen-Komponen dalam Sistem Pendidikan

a. Problem di Pesantren

Lembaga pendidikan Islam yang paling variatif adalah
pesantren, mengingat adanya kebebasan dari kyai pendirinya untuk
mewarnai pesantrennya itu dengan penekanan pada bidang tertentu.
Misalnya ada pesantren ilmu alat, pesantren fikih, pesantren al-Qur’an,
pesantren hadis dan juga pesantren tasawuf. Masing-masing
pengkhususan dalam bidang tersebut didasarkan pada keahlian kyai
pengasuhnya. Ditinjau dari segi keterbukaan terhadap perubahan-
perubahan yang terjadi dari luar, pesantren dapat dibagi dua: pesantren
tradisional (salafi) dan pesantren modern (khalafi). Pesantren salafi
bersifat konservatif, sedangkan pesantren khalafi bersifat adaptif.
Adaptasi dilakukan terhadap perubahan dan pengembangan pendidikan
yang merupakan akibat dari tuntunan perkembangan sains dan
teknologi modern (Qomar, 2007: 58).

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



144

Perbedaan antara pesantren tradisional dengan pesantren
modern dapat dilihat dari perspektif manajerialnya. Secara umum
pesantren tradisional dikelola tanpa menggunakan kaidah-kaidah
manajerial yang berlaku sehingga berjalan apa adanya. Sedangkan
pesantren modern dikelola dengan rapi menggunakan kaidah-kaidah
manajemen yang berlaku. Oleh karena itu, pembahasan tentang
problematika pesantren dalam artikel ini diarahkan terhadap pesantren
tradisional yang mempunyai tantangan multidimensi. Hal ini
merupakan hasil generalisasi, artinya merupakan penarikan kesimpulan
umum, tanpa memperhatikan pengecualian-pengecualian yang ada.
Diantara problem input yang terdapat dalam pesantren adalah lemahnya
visi dan tujuan yang dibawa pendidikan pesantren, hal ini menyebabkan
pesantren tidak mampu mengikuti dan menguasai perkembangan
zaman. Relatif sedikit pesantren yang mampu secara sadar merumuskan
tujuan pendidikan serta menuangkannya dalam tahapan- tahapan
rencana kerja atau program. Kondisi ini menurut Nurcholish Madjid
sebagaimana yang dikutip oleh Yasmadi lebih disebabkan adanya
kecenderungan visi dan tujuan pesantren diserahkan pada proses
improvisasi yang dipilih sendiri oleh seorang kyai atau bersama-sama
para pembantunya (Yasmadi, 2007: 72).

Hal ini berakibat hampir semua pesantren dalam pandangan
Nurcholish Madjid merupakan hasil usaha pribadi atau individual
(individual enterprise), karena dari pancaran kepribadian pendirinyalah
dinamika pesantren itu akan terlihat. Dalam hal ini Nurcholish Madjid
mengemukakan, pada dasarnya memang pesantren itu sendiri dalam
semangatnya adalah pancaran kepribadian pendirinya (Yasmadi, 2002:
73).

Problem kualitas input pesantren selanjutnya dapat dilihat dari
kondisi peserta didik atau dalam hal ini santri sebagai penghuni
pesantren. Keseharian para santri ini ternyata memberikan fenomena
menarik bila dibandingkan dengan kehidupan di luar pesantren. Untuk
lebih jelasnya berikut ini pemaparan kondisi nyata para santri mulai dari
pakaian, kondisi kesehatan, perilaku, dan penyimpangan-
penyimpangan yang mungkin mereka lakukan:

1) Pakaian: bukannya karena mereka adalah “kaum sarungan”

(ejekan Hadi Subeno almarhum), tetapi cara memakainya yang

penting. Umumnya para santri tidak membedakan antara

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



145

pakaian untuk belajar, dalam kamar, keluar pondok pesantren,
bahkan untuk tidur pun tidak berbeda.

2) Kesehatan: penyakit yang biasanya diasosiasikan dengan para
santri adalah penyakit kudis (gudigen dalam bahasa jawa).
Meskipun sekarang ini sudah jarang kelihatan, tetapi kondisi
yang “favourable” untuk penyakit kulit itu masih banyak
terdapat di pesantren.

3) Tingkah laku: sudah menjadi rahasia umum bahwa para santri
mengidap penyakit rasa rendah diri dalam pergaulan ketika
harus berasosiasi dengan masyarakat di luar mereka.

4) Salah satu hal yang bisa sangat mengejutkan peninjau dari luar
adalah adanya suatu praktek di kalangan para penghuni pondok,
meskipun ini jarang terjadi, yang justru sangat bertentangan
dengan ajaran moral agama sendiri. Praktek itu agaknya
merupakan akibat buruk dari sistem asrama yang tidak
membenarkan pergaulan (sekedar pergaulan saja!) dengan jenis
kelamin lain. Praktek yang pernah dilakukan oleh kaum Nabi
Luth dan yang dalam al-Qur’an mendapatkan kutukan Tuhan ini
justru di pesantren (tidak semua pesantren) hampir dianggap
sebagai “taken for granted” (Madjid, 1997: 92).

Terkait proses pendidikan di pesantren juga masih terdapat
berbagai permasalahan yang dihadapai, diantaranya mengenai
kurikulum, metode pembelajaran, sarana prasarana dan administrasi.
Permasalahan kurikulum di pesantren terkait dengan pemberian
pelajaran umum yang tidak efektif. Barangkali sekarang ini praktis
semua pesantren mengajarkan ilmu pengetahuan umum. Tetapi
tampaknya dilaksanakan secara setengah-setengah, sekedar memenubhi
syarat atau agar tidak dinamakan kolot saja. Sehingga kemampuan
santri pun biasanya sangat terbatas dan kurang mendapat pengakuan
masyarakat umum (Madjid, 1997: 94).

Pendidikan Pesantren memiliki kelemahan yaitu suasana
pembelajaran yang pasif (Qomar, 2007:73). Hal ini masih banyak
dijumpai di pesantren yang salah satu sebabnya adalah minimnya
kreativitas dan juga inovasi guru terhadap pengembangan metodologi
pembelajaran aktif, sehingga membuat daya kritis santri menjadi lemabh.
Maka agar nalar kritis tumbuh di pesantren, para pendidiknya harus

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



146

mau melakukan formulasi pola pendidikan dengan menyertakan
metodologi modern. Selanjutnya rendahnya mutu sarana dan prasarana
di pesantren dapat diketahui dari paparan Nurcholish Madjid berikut

ni:

1)

2)

3)

4)

5)

Pengaturan “tata kota” —Istilah ini dipinjam dari planologi kota—
pesantren memiliki ciri yang khas, yaitu letak masjid, asrama
atau pondok, madrasah, kamar mandi, kakus (WC) umum,
perumahan pimpinan, dan lain-lain umumnya sporadis.
Kamar-kamar asramanya sempit, terlalu pendek, jendela terlalu
kecil, dan pengaturannya pun sremawut. Selain itu minim
peralatan, seperti dipan, meja kursi, dan tempat untuk
menyimpan pakaian.

Jumlah kamar mandi dan kakus (WC) tidak sebanding dengan
banyaknya jumlah santri yang ada. Atau malah ada pesantren
yang tidak menyediakan fasilitas ini sehingga para santrinya
mandi dan buang air di sungai. Kalaupun ada kondisinya tidak
memenuhi syarat sistem sanitasi yang sehat.

Madrasah atau ruang kelas yang digunakan tidak memenuhi
persyaratan metodik-didaktik atau ilmu pendidikan yang
semestinya, seperti ukuran yang terlalu sempit atau terlalu luas.
Antara dua ruang kelas tidak dipisahkan oleh suatu penyekat,
ataupun kalau ada penyekatnya tidak tahan suara sehingga
gaduh. Perabotannnya yang berupa bangku, papan tulis, dan
lain-lain juga kurang mencukupi baik dari segi kualitas maupun
kuantitasnya.

Tempat ibadah (masjid/musholla) pada umumnya keadaannya
juga mengecewakan: kebersihan lantainya kurang terjaga—ini
ada hubungannya dengan sistem penyediaan air wudhu/kolam—
, arsitektur bangunan dan pembagian ruangannya tidak
menunjukkan efesiensi dan kerapian, kurangnya sistem
penerangan dan lain-lain (Madjid, 1997: 91).

Terkait hal administrasi, pondok pesantren menganut pola

“serba mono”, sehingga tidak ada delegasi kewenangan ke unit-unit
kerja lain yang ada dalam organisasi. Disamping itu, masih ada
kebiasaan pendidikan pesantren yang menerapkan manajemen “serba

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



147

informal”. Pola serba mono dan serba informal itu ternyata memiliki
hubungan yang erat sekali. Kebiasaan pengelolaan serba mono dengan
kebijakan yang terpusat hanya pada kyai mengakibatkan mekanisme
formal tidak berlaku lagi, sementara keputusan-keputusan kyai bersifat
deterministik dan keharusan untuk dijalankan (Qomar, 2007: 60). Oleh
karena itu, pesantren harus segera membenahi dirinya dengan
menerapkan kaidah-kaidah manajemen yang berlaku dalam rangka
optimalisasi administrasi dalam pesantren.

Mengenai problem kualitas outputnya, disini ada beberapa
pembacaan dari Nurcholish Madjid mengenai hal tersebut, diantaranya
sebagai berikut:

1) Para alumni pesantren hanya cocok terutama untuk jenis
masyarakat yang memang sudah dari semula menerima dan
mengadopsi nilai- nilai yang ada di pesantren yang
bersangkutan. Sedangkan untuk masyarakat umum, mereka
kurang memenuhi harapan.

2) Lebih ironis lagi jika keadaan para alumni pesantren ini
dihubungkan dengan slogan yang merupakan slogan favoritnya
para santri, yaitu tidak mau menjadi pegawai negeri. Agaknya
slogan ini merupakan sisa sikap isolatif dan non-kooperatif
zaman kolonial Belanda dulu. Tetapi sekarang perlu diperiksa
kembali apakah slogan itu merupakan sikap hasil perenungan
yang sadar ataukah sekedar seperti kata pepatah “anggurnya
masam” saja. Maksudnya tidak mau menjadi pegawai negeri
sebab mereka memang tidak memenuhi syarat untuk jadi
pegawai negeri.

3) Salah satu yang diharapkan dari pesantren, jadi juga dari para
alumninya adalah agar berpartisipasi dalam pembangunan,
khususnya pembangunan masyarakat. Dalam berpartisipasi ini
tidak saja diperlukan ketrampilan dan pengetahuan dasar, tetapi
juga kesadaran untuk menerima tanggung jawab pribadi
terhadap masyarakat. Selain itu,para alumni ini dituntut
memiliki kesupelan dalam membina hubungan antar manusia
(human relation) termasuk kemampuan membina kerja sama
dengan orang lain. Sayangnya syarat-syarat ini kurang dimiliki
para alumni pesantren (Madjid, 1997: 96).

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



148

b. Problem di Madrasah

Madrasah selama ini dianggap sebagai lembaga pendidikan
Islam yang mutunya lebih rendah daripada mutu lembaga pendidikan
lainnya, terutama sekolah umum, walaupun beberapa madrasah justru
lebih maju daripada sekolah umum. Namun, keberhasilan beberapa
madrasah dalam jumlah yang terbatas itu belum mampu menghapus
kesan negatif yang sudah terlanjur melekat. Berkaitan dengan kualitas
peserta didik di madrasah juga belum menguntungkan, potensi siswa
madrasah ratarata merupakan kelas menengah ke bawah. Secara
intelektual kemampuan mereka lemah, sebab biasanya siswa yang
memiliki prestasi baik cenderung melanjutkan ke sekolah umum.
Secara ekonomi, posisi mereka juga berada pada kelas menengah ke
bawah. Demikian juga secara sosi- al, mereka berasal dari kalangan
merupakan problem tersendiri bagi madra- sah karena akan
berpengaruh dalam proses pendidikan.

Sementara permasalahan dalam proses pendidikan di madrasah
dirasakan juga begitu komplek, diantaranya terkait kualitas pendidik
dan non pendidiknya, kurikulum, sarana dan prasarana, dan pendanaan.
Terkait kondisi pendidik dan non pendidiknya, pada madrasah negeri
maupun swasta belum begitu mengembirakan. Berdasarkan data
bahwa, sebagian besar guru madrasah berasal dari IAIN/STAIN/
PTAIS. Padahal mata pelajaran pada madrasah banyak yang bersifat
umum. Akibatnya para guru mengajar tidak sesuai dengan kualifikasi
pendidikan yang dibutuhkan. Demikian juga kepala madrasah, masih
banyak yang belum menjalankan tugas dan fungsinya dengan baik. Juga
karyawannya, masih belum dapat menjalankan tugas dan fungsinya
dengan baik, karena tidak didukung dengan professionalisme yang
tinggi (Maimun dan Fitri, 2010: 7).Kondisi ini nantinya akan
berdampak pada kualitas siswa madrasah yang tidak maksimal antara
kualitas intelektual dan spiritualnya.

Keberadaan kurikulum di madrasah terlihat belum fokus. Hal
ini terlihat misalnya banyaknya materi yang diajarkan sementara
waktunya tidak memadai atau bahkan overload pada tingkat Aliyah,
misalnya siswa yang ingin mendalami ilmu-ilmu keagamaan masih
juga dibebani mata pelajaran lain yang tidak relevan dalam jumlah yang
cukup banyak. Sebaliknya siswa yang mengambil jurusan IPA harus

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



149

pula dibebani dengan banyaknya mata pelajaran lain yang tidak
berhubungan langsung (Maimun dan Fitri, 2010: 8). Dalam proses
belajar mengajar di madrasah, strategi pembelajaran yang
dikembangkan lebih banyak pada “model warisan” ketimbang problem
solving, sehingga siswa lebih banyak meniru daripada melahirkan ide
baru. Strategi pembelajaran yang demikian, lama kelamaan tidak tahan
uji karena tidak mampu menyesuaikan dengan perkembangan dan
tuntutan zaman yang semakin maju (Maimun dan Fitri, 2010: 9).
Kemudian kondisi sarana dan prasarana di madrasah juga masih jauh
dari harapan. Sejarah berdirinya madrasah biasanya penuh liku- liku,
dirintis dengan menempati rumah pendirinya, kemudian menerima
tanah wakaf, mendapat sumbangan masyarakat untuk membangun
gedung, dan akhirnya terwujudlah bangunan sederhana (Asmani, 2013:
72). Oleh karena itu, untuk menjaga eksistensi madrasah masa Kini
pihak pengelola harus senantiasa berusaha melengkapi sarana dan
prasarana yang dibutuhkan. Selain fasilitas utama, seperti kantor dan
gedung sekolah untuk proses kegiatan belajar mengajar, dibutuhkan
pula gedung perpustakaan, ruang tamu, laboratorium, tempat parkir,
koperasi siswa, lapangan olahraga, aula dan lainlain.

Terkait pendanaan, nampaknya dalam madrasah masih sangat

terbatas. Kebanyakan madrasah masih mengandalkan BOS sehingga
kegiatan dan fasilitasnya di bawah standar. Pengembangan kegiatan
dan kelengkapan sarana tidak bisa dilakukan karena kendala ini
(Asmani, 2013: 81). Pengembangan kualitas lembaga pendidikan tanpa
kekuatan finansial akan putus di tengah jalan karena tidak memiliki
kontinuitas dan konsistensi.
Mengenai output atau lulusan madrasah juga belum bisa dibanggakan,
baik mengenai intelektualnya maupun spiritualnya. Dari segi
intelektual, banyak lulusan madrasah yang prestasinya jauh di bawah
sekolah umum yang sejenis yang berada di sekitarnya berdasarkan
standar nilai ujian nasional (NUN). Dari segi spiritual, masih banyak
lulusan madrasah yang dalam setiap perilakunya belum mencerminkan
nilai-nilai islami, bahkan tidak jarang yang terlibat dalam perkelahian
dan perilaku negatif lainnya (Maimun dan Fitri, 2010: 8). Kondisi ini
akan memperburuk penilaian masyarakat terhadap madrasah, karena
mereka akan beranggapan tidak ada beda antara output dari madrasah
dan sekolah umum.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



150

PENUTUP

Kesimpulan bahwa keberadaan pesantren, sekolah dan
madrasah terus mengalami perkembangan, setidaknya secara
kuantitatif. Jumlah lembaga-lembaga itu senantiasa bertambah dari
tahun ke tahun dan tersebar di seluruh Indonesia. Sayangnya secara
kualitatif masih menghadapi berbagai problem yang serius walau
sedang berusaha untuk diatasi, baik problem dalam input, proses atau
outputnya. Di samping itu, perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi
dan budaya masyarakat menimbulkan tuntutan yang semakin tinggi
terhadap standar pendidikan. Apalagi ketika disandarkan bahwa
pendidikan merupakan faktor penentu bagi kemajuan peradaban dan
kebudayaan bangsa, membuat kelemahan yang ada pada lembaga
pendidikan tersebut semakin terasa sekali dan tentunya harus segera
diselesaikan dan diatasi bersama-sama. Oleh karena itu, berangkat dari
pemaparan mengenai berbagai problematika di atas, lembaga
pendidikan pesantren, sekolah dan madrasah harus segera melakukan
pembenahan-pembenahan melalui strategi-strategi  baru untuk
meningkatkan ~kemajuan sehingga menjadi lembaga-lembaga
pendidikan yang menjajikan masa depan, baik jaminan keilmuan,
kepribadian, maupun keterampilan.

DAFTAR PUSTAKA

Asmani, Jamal Ma’mur, Kiat Melahirkan Madrasah Unggulan:
Merintis dan ~ Mengelola Madrasah yang Kompetitif,
Yogyakarta: Diva Press, 2013. Baharuddin, Manajemen
Pendidikan Islam: Transformasi Menuju Sekolah/ Madrasah
Unggul, Malang: UIN-Maliki Press, 2010.

--------- , Sejarah Pertumbuhan dan Pembaharuan Pendidikan Islam di
Indonesia, Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2009.

Dhofier, Zamakhsyari, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan
Hidup Kyai, Jakarta: LP3ES, 1994,

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



151

Fattah, Nanang, Landasan Manajemen Pendidikan, Bandung: Penerbit
Remaja Rosdakarya, 2004.

Jahari, Jaja dan Amirullah Syarbini, Manajemen Madrasah: Teori,
Strategi, dan Implementasi, Bandung: Alfabeta, 2013.

Maimun, Agus dan Agus Zainal Fitri, Madrasah Unggulan: Lembaga
PendidikanAlternatif di Era Kompetitif, Malang: UIN Maliki
Press, 2010.

Rivai, Veithzal, Education Management: Analisis Teori dan Praktik,
Jakarta: Rajawali Press, 20009.

Sagala, Syaiful, Manajemen Berbasis Sekolah dan Masyarakat:
Strategi Memenangkan Persaingan Mutu, Jakarta: Nimas
Multima, 2004.

Syamsudduha, Manajemen Pesantren Teori dan Praktek, Yogyakarta:
Graha Guru, 2004.

Yasmadi, Modernisasi Pesantren: Kritik Nurcholish Madjid Terhadap
Pendidikan Islam Tradisional, Jakarta: Ciputat Press, 2002.

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin
No. ISSN: 2461-128X



