
 

PROBLEM PENINGKATAN MUTU PENDIDIKAN 

MADRASAH ALIYAH  PADA PONDOK PESANTREN DI 

KOTA BANDAR LAMPUNG STUDI DARI PERSPEKTIF 

KEPEMIMPINAN, PENGAWASAN, DAN SUPERVISI 

 

Suryani, Syafriyadi 

IAI An Nur Lampung 

Email: Suryani@an-nur.ac.id 

  

ABSTRACT  

Madrasah, schools, and Islamic boarding schools (pesantren), 

are providers of education in Indonesia that are recognized and 

regulated by the government (the ministry of religion affairs). The 

emergence of the three institutions historically had been closely related 

and each has distinctive characteristics. One of Islamic boarding 

schools (pesantren) in Bandar Lampung that has already the Islamic 

Senior High School (Madrasah Aliyah) is Islamic boarding school 

(pesantren) Al-Hikmah yang berada di daerah Kedaton.  As an 

educational system, the three institutions have input, process and 

output components that must be regulated and managed  by a 

professional management to produce a quality implementation of 

education. The three institutions in their development are always faced 

with various problems in terms of input, process or output. 

Identification of the problems that exist is the first step in the e ort 

towards continuous improvement of the quality of the educational 

institutions.  

Keywords:   management, madrasah, problems of pesantren, schools.  

  

ABSTRAK  

Madrasah, sekolah, dan pesantren, adalah penyelenggara 

pendidikan di Indonesia yang diakui dan diatur oleh pemerintah (dalam 

hal ini kementerian agama). Kemunculan ketiga lembaga tersebut 

secara historis memiliki keterkaitan yang erat dan masing-masing 

memiliki ciri khas. Salah satu contoh Pondok Pesantren yang memiliki 

Madrasah Aliyah di Kota Bandar Lampung adalah Pondok Pesantren 

Al-Hikmah yang berada di daerah Kedaton. Sebagai suatu sistem 



133 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

pendidikan, ketiga lembaga tersebut memiliki komponen input, proses 

dan output yang harus diatur dan dikelola oleh manajemen yang 

profesional untuk menghasilkan penyelenggaraan pendidikan yang 

berkualitas. Ketiga lembaga tersebut dalam perkembangannya selalu 

dihadapkan pada berbagai permasalahan, baik dari segi input, proses 

maupun output. Identifikasi permasalahan yang ada merupakan langkah 

awal dalam upaya peningkatan mutu lembaga pendidikan secara 

berkesinambungan.  

Kata kunci: manajemen, madrasah, permasalahan pesantren, sekolah.  

  

A. PENDAHULUAN  

            Dunia pendidikan di Indonesia sampai saat ini masih diliputi 

berbagai problema terkait belum optimalnya kegiatan pembelajaran 

karena terkendala keterbatasan sarana dan prasarana, kualitas lulusan 

atau alumni yang masih belum maksimal, dan masih banyak birokrat di 

bidang pendidikan yang masih melakukan korupsi, kolusi dan 

nepotisme (KKN).  Berbagai permasalahan tersebut diatas 

diklasifikasikan terletak pada input, proses ataupun output pada 

lembaga pendidikan atau madrasah (pondok pesantren). Hal ini harus 

segera dicarikan solusi pemecahannya untuk menciptakan pendidikan 

nasional yang lebih berkualitas dan berkeadaban.  

            Pondok Pesantren, madrasah dan sekolah merupakan lembaga 

penyelenggara pendidikan di Indonesia. Masing-masing lembaga 

pendidikan tersebut telah diatur dan diakui oleh pemerintah dalam 

undang-undang nomer 20 tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan 

Nasional. Pesantren ditetapkan sebagai salah satu bentuk lembaga 

pendidikan kegamaan (Pasal 30 ayat 4). Sedangkan sekolah dan 

madrasah merupakan lembaga pendidikan formal yang mempunyai 

jenjang pendidikan dasar dan menengah (Pasal 17 dan 18).             

Munculnya sistem pendidikan pesantren, sekolah dan madrasah di 

Indonesia  secara historis mempunyai keterkaitan antara satu dengan 

yang lainnya. Sistem pendidikan yang pertama kali muncul di Indonesia 

adalah pesantren, sebab lembaga yang serupa dengan pesantren ini 

sebenarnya sudah ada sejak pada masa kekuasaan Hindu-Budha. 

Sehingga Islam tinggal meneruskan dan mengislamkan lembaga 

pendidikan yang sudah ada (Madjid, 1997:3). Lembaga ini di Jawa 

disebut pesantren, di Aceh dengan rangkang dan dayah, di Sumatra 



134 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

Barat dengan surau (Daulay, 2001: ix). Kemudian pada abad ke-17 

lembaga pendidikan sekolah dibangun oleh Vereenigde Oost-Indische 

Compagnie (VOC) di Ambon, selanjutnya mengalami perkembangan 

secara bertahap di seluruh Indonesia.              Di era kolonial Belanda 

dapat dicermati betapa Belanda telah mempraktekkan kebijakan 

pendidikan yang diskriminatif, yang mengakibatkan masyarakat 

pribumi sangat sulit untuk mengenyam pendidikan, bahkan pemerintah 

colonial saat itu tidak memperkenankan adanya pendidikan agama, 

dengan alasan untuk menjamin kenetralan (Daulay, 2001: x) Kondisi 

ini mendorong terbentuknya organisasi-organisasi sosial keagamaan di 

Indonesia seperti Muhammadiyah, Nahdlatul Ulama, Matlaul Anwar, 

Al-Khairiyah, dan lainnya  memulai merintis dan mengembangkan 

pendidikan. Selanjutnya, di awal abad ke-20 muncul lembaga 

pendidikan baru yang bernama madrasah.   

            Munculnya madrasah di Indonesia ketika itu tak terlepas dari 

pengaruh ide-ide pembaruan pemikiran Islam yang timbul di Indonesia 

pada awal abad ke-20. Sebagai sebuah lembaga yang muncul setelah 

pesantren dan sekolah maka nampaknya madrasah mengadopsi sistem 

pesantren dan sekolah sekaligus. Madrasah pada zaman kolonial 

Belanda telah berkembang di Indonesia tetapi belum terkoordinir dalam 

satu kesatuan diantara seluruh madrasah tersebut. Masing-masing 

madrasah muncul dengan caranya sendirisendiri. Setelah Indonesia 

merdeka madrasah berada di bawah naungan Departemen Agama, dan 

segala aturan mengenai ini di bawah kendali Departemen Agama 

(Daulay, 2001: xi).  

            Sekolah dan madrasah dalam perkembangannya senantiasa 

melakukan inovasi dan juga transformasi dalam dirinya, baik dari isi 

(materi) yang diajarkan maupun dari metode serta managemennya 

dalam rangka menciptakan pendidikan yang lebih berkualitas sebagai 

tuntutan perubahan zaman. Termasuk di Kota Bandar Lampung 

Provinsi Lampung saat ini telah tumbuh berkembang pondok-pondok 

pesantren, baik yang masih salafiyah atau mengajarkan kitabkitab 

kuning dan belum memiliki lembaga pendidikan formal, maupun yang 

sudah memiliki lembaga pendidikan formal dari Madrasah Diniyah / 

Ibtida,iyah sampai Madrasah Alyah, bahkan ada yang sudah memiliki 

Ma’had Aly (Perguruan Tinggi Islam Pondok Pesantren).  



135 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

          Perubahan-perubahan tersebut telah banyak menciptakan 

kemajuan baik dalam pesantren, sekolah ataupun madrasah. Namun 

berdasarkan beberapa referensi dan juga realitas di lapangan 

nampaknya masih banyak juga terdapat problematika yang dihadapi 

oleh lembaga-lembaga tersebut, baik problem dalam input, proses 

ataupun outputnya. Maka dalam artikel ini penulis akan membahas 

lebih jauh tentang problem mutu dan kualitas input-proses-output 

dalam pesantren, sekolah dan madrasah.  

  

B. PEMBAHASAN   

1. Pondok Pesantren  

            Perkataan pesantren berasal dari kata santri, dengan awalan pe 

dan akhiran an  yang berarti tempat tinggal santri (Dhofier, 1994: 18). 

Dengan nada yang sama Soegarda Poerbakawatja sebagaimana yang 

dikutip oleh Haidar Putra Daulay menjelaskan pesantren asal katanya 

adalah santri, yaitu seorang yang belajar agama Islam, sehingga dengan 

demikian pesantren mempunyai arti tempat orang berkumpul untuk 

belajar agama Islam (Daulay, 2009: 61).  

            Sebetulnya ada beberapa persyaratan-persyaratan pokok saat 

mendirikan lembaga pendidikan baru yang dapat digolongkan sebagai 

pesantren. Untuk perlu dilihat apabila telah mencukupi elemen-elemen 

pokok pesantren. Elemen-elemen pokok pesantren itu adalah: pondok, 

masjid, santri, pengajaran kitab-kitab klasik dan kyai (Dhofier, 1994: 

44).  Dari sekian banyak pesantren dapat dipolakan secara garis besar 

kepada dua pola. Pertama berdasarkan bangunan fisik, kedua 

berdasarkan kurikulum. Berdasarkan bangunan fisik dapat dipolakan 

sebagai berikut:  

  

Model I  Penjelasan  

  

Masjid  

Rumah Kyai  

  

  

  

  

Pesantren ini   masih   bersifat   sederhana, dimana kyai   

menggunakan   masjid   atau rumahnya sendiri untuk 

tempat mengajar.  

Dalam pola ini santri hanya datang dari daerah itu 

sendiri, namun mereka telah mempelajari ilmu agama 

secara kontinu dan sistematis. Metode pengajaran:  

wetonan dan sorogan  

Model II  Penjelasan  



136 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

Masjid  

Rumah Kyai  

Dalam pola ini pesantren telah memiliki pondok atau 

asrama yang disediakan bagi para santri yang dating  

Pondok  

  

dari daerah. Metode pengajaran : wetonan dan sorogan.  

Model III  Penjelasan  

Masjid  

Rumah Kyai  

Madrasah  

  

  

  

Pesantren ini telah memakai sistem klasikal, dimana 

santri yang mondok mendapat pendidikan di madrasah. 

Ada kalanya murid madrasah itu datang dari daerah 

sekitar pesantren itu sendiri. Di samping sistem klasikal 

juga pengajaran sistem wetonan dilakukan oleh kyai.  

Model IV  Penjelasan  

Masjid  

Rumah Kyai  

Pondok   

Madrasah  

Tempat  

Ketrampilan  

  

Dalam pola ini disamping memiliki madrasah, juga 

memiliki tempat-tempat ketrampilan, misalnya 

peternakan, pertanian, kerajinan rakyat, took, koperasi, 

dsb.  

Model V  Penjelasan  

Masjid  

Rumah Kyai  

Pondok  

Madrasah  

Tempat  

Ketrampilan  

Universitas  

Gedung Pertemuan  

Tempat Olahraga  

Sekolah Umum  

  

Dalam pola ini pesantren yang sudah berkembang dan 

bisa digolongkan pesantren mandiri. Pesantren seperti 

ini telah memiliki perpustakan, dapur umum, ruang 

makan, kantor administrasi, took, rumah penginapan 

tamu, ruang operating room, dsb. Disamping itu 

pesantren juga mengelola SMP, SMA, dan Sekolah 

Kejuruan lainnya.  

Table Model Pendidikan Pesantren Berdasarkan Bangunan Fisik  

  

Pembagian pola pesantren berdasarkan kurikulumnya dapat dipolakan 

menjadi lima, yaitu:  



137 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

Pola I, materi pelajaran yang dikemukakan di pesantren ini adalah mata 

pelajaran agama yang bersumber dari kitab-kitab klasik. Metode 

penyampaiannya adalah wetonan dan sorogan, tidak memakai sistem 

klasikal. Santri dinilai dan diukur berdasarkan kitab yang dibaca. Mata 

pelajaran umum tidak diajarkan, tidak mementingkan ijazah sebagai 

alat untuk mencari kerja. Yang paling dipentingkan adalah pendalaman 

ilmu-ilmu agama semata-mata melalui litab-kitab klasik.  

  

Pola II, pola ini hampir sama dengan pola I di atas, hanya saja pada pola 

II proses belajar mengajar dilaksanakan secara klasikal dan non 

klasikal, juga dididikkan keterampilan dan pendidikan berorganisasi. 

Pada tingkat tertentu diberikan sedikit pengetahuan umum. Santri 

dibagi jenjang pendidikannya mulai tingkat ibtidaiyah, tsanawiyah dan 

aliyah. Metode: wetonan, sorogan, hafalan dan musyawarah.  

  

Pola III, pada pola ini materi pelajaran telah dilengkapi dengan mata 

pelajaran umum, dan ditambah pula dengan memberikan aneka macam 

pendidikan lainnya. Seperti keterampilan, kepramukaan, olahraga, 

kesenian dan pendidikan berorganisasi, dan sebagian telah 

melaksanakan program pengembangan masyarakat.  

  

Pola IV, pola ini menitikberatkan pelajaran keterampilan di samping 

pelajaran agama. Keterampilan ditujujan untuk bekal kehidupan bagi 

seorang santri setelah tamat dari pesantren ini. Keterampilan yang 

diberikan meliputi pertanian, pertukangan dan peternakan.  

  

Pola V, pada pola ini materi yang diajarkan di pesantren adalah sebagai 

berikut: Pengajaran kitab-kitab klasik.  

Madrasah, di pesantren ini diadakan pendidikan model 

madrasah, selain mengajarkan mata pelajaran agama, juga mengajarkan 

mata pelajaran umum. Kurikulum madrasah pondok dapat dibagi 

kepada dua bagian, pertama kurikulum yang dibuat oleh pondok sendiri 

dan kedua kurikulum pemerintah dengan memodifikasi materi 

pelajaran agama.  

Keterampilan juga diajarkan berbagai bentuk kegiatan keterampilan. 

Sekolah umum, di pesantren dilengkapi dengan sekolah umum. Sekolah 

umum yang ada di pesantren materi pelajaran umum seluruhnya 



138 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

berpedoman kepada kurikulum Kemendikbud. Sedangkan materi 

pelajaran agama disusun oleh pondok sendiri. Diluar kurikulum 

pendidikan agama yang diajarkan di sekolah, pada waktu-waktu yang 

sudah terjadwal santri menerima pendidikan agama lewat membaca 

kitab-kitab klasik. Perguruan tinggi, pada beberapa pesantren yang 

tergolong pesantren besar telah membuka universitas atau perguruan 

tinggi (Daulay, 2009: 65).  

Selanjutnya bila uraian mengenai manajemen dilihat praktenya 

di pesantren, maka pembahasan ini tidak akan terlepas dari pola- pola 

manajemen yang telah diterapkan di pesantren sebagaimana disebutkan 

di atas. Manajemen pesantren dalam arti pengelolaan pesantren dapat 

dimaknai sebagai sebuah proses menggerakkan sumber daya yang ada 

di pesantren untuk mencapai tujuan. Tujuan pesantren menurut 

Mastuhu sebagaimana yang dikutip oleh Syamsudduha adalah: 

menciptakan dan mengembangkan kepribadian muslim, yaitu 

kepribadian yang beriman dan bertaqwa kepada Tuhan, berakhlak 

mulia, bermanfaat bagi masyarakat dengan jalan menjadi abdi 

masyarakat berdasarkan sunah Rasul, mampu berdiri sendiri, bebas dan 

tegas dalam kepribadian, menyebarkan agama atau menegakkan Islam 

dan kejayaan umat Islam di tengah-tengah masyarakat, serta mencintai 

ilmu dalam rangka mengembangkan kepribadian Indonesia 

(Syamsudduha, 2004: 34).  

Dalam upaya untuk mewujudkan tujuan di atas diperlukan suatu 

upaya pengelolaan sumber daya organisasi pesantren. Sumber daya 

orga- nisasi yang dimaksud antara lain: manusia (kyai, ustadz, pembina, 

pengelola, santri), uang, sarana/prasarana (masjid, ruang kelas, pon- 

dok, kurikulum), dan informasi (Syamsudduha, 2004: 35). Dalam 

pengelolaan sumber daya organisasi inilah perlu diterapkan teo- ri-teori 

manajemen professional, untuk mewujudkan pendidikan pesantren 

yang lebih berkualitas.  

  

2. Manajemen Sekolah  

Dalam Kamus Umum Bahasa Indonesia sekolah mempunyai 

beberapa arti sebagai berikut:  

a. Bangunan atau lembaga untuk belajar dan memberi pelajaran.  

b. Waktu atau pertemuan ketika murid-murid diberi pelajaran.  



139 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

c. Usaha menuntut kepandaian (ilmu pengetahuan) 

(Poerwadarminta, 1976: 889).  

  Di dalam buku-buku mengenai teori pendidikan, dijelaskan 

bahwa sekolah merupakan salah satu dari tripusat pendidikan, di 

samping rumah tangga dan masyarakat. Walaupun ketiganya 

dikelompokkan kepada lingkungan pendidikan, namun dari segi-segi 

teknis pelaksanaan pendidikan terdapat perbedaan antara satu dengan 

yang lainnya (Daulay, 2001: 35).  

Lembaga pendidikan formal berupa sekolah harus 

menitikberatkan pendidikan formal, prosedur pendidikannya telah 

diatur sedemikian rupa, ada guru, ada siswa, ada jadwal pelajaran yang 

berpedoman kepada kurikulum, silabus dan GBPP (Garis-Garis Besar 

Program Pengajaran), ada jam-jam tertentu waktu belajar serta 

dilengkapi dengan sarana dan fasilitas pendidikan, baik perangkat keras 

maupun perangkat lunak.  

Sedangkan pendidikan  di lingkungan masyarakat menitikberatkan 

kepada pendidikan non formal, sedangkan lingkungan rumah tangga 

lebih berorientasi kepada pendidikan informal.  

Sebenarnya pendidikan di sekolah adalah bagian dari 

pendidikan dalam keluarga, yang sekaligus juga merupakan lanjutan 

dari pendidikan dalam keluarga. Disamping itu, kehidupan di sekolah 

merupakan jembatan bagi anak untuk menghubungkan kehidupan 

dalam keluarga dengan kehidupan dalam masyarakat.  Pengertian 

sekolah yang dimaksud dalam tulisan ini adalah lembaga pendidikan 

formal yang menekankan inti pelajaran kepada pelajaran umum, bukan 

mata pelajaran agama, sebagaimana yang terdapat di pesantren dan 

madrasah.  

Menurut Mulyasa sebagaimana yang dikutip oleh Jaja Jahari terdapat 

tujuh komponen sekolah yang merupakan garapan penting dari 

manajemen sekolah, antara lain:  

a. Manajemen kesiswaan/peserta didik  

b. Manajemen tenaga pendidik dan kependidikan  

c. Manajemen kurikulum dan program pengajaran  

d. Manajemen keuangan/pembiayaan  

e. Manajemen sarana dan prasarana pendidikan  

f. Manajemen hubungan sekolah dan masyarakat  

g. Manajemen layanan khusus (Syarbini, 2013: 13).  



140 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

Baik dan buruknya pengelolaan terhadap tujuh komponen 

pendidikan di atas akan menentukan kualitas suatu lembaga 

pendidikan, baik kualitas input, proses ataupun outputnya. Selain 

pengelolaan yang bagus tentunya semua itu harus didukung dengan 

kepemimpinan yang professional pula.  

  

3. Manajemen Madrasah  

  Kata “madrasah” dalam bahasa Arab adalah bentuk kata 

keterangan tempat (dzaraf makan) dari akar kata “darasa”. Secara 

harfiah “madrasah” diartikan sebagai “tempat belajar para pelajar”, atau 

“tempat untuk memberikan pelajaran”. Dari akar kata “darasa” juga 

bisa diturunkan kata “midras” yang mempunyai arti “buku yang 

dipelajari” atau “tempat belajar” (Syarbini, 2013:  

3).  

Pengertian madrasah menurut Kemenag sebagaimana yang 

dikutip oleh Haidar adalah sebagai berikut:  

Menurut Peraturan Menteri Agama RI No. 1 Tahun 1946 dan Peraturan 

Menteri Agama RI No. 7 Tahun 1950, madrasah mangandung makna:  

a. Tempat pendidikan yang diatur sebagai sekolah dan membuat 

pendidikan dan ilmu pengetahuan agama Islam, menjadi pokok 

pengajaran.  

b. Pondok dan pesantren yang memberi pendidikan setingkat dengan 

madrasah.  

Menurut Surat Keputusan Bersama Tiga Menteri Tahun 1975, 

menjelaskan pengertian madrasah adalah: Lembaga pendidikan yang 

menjadikan mata pelajaran agama Islam sebagai mata pelajaran dasar 

yang diberikan sekurangkurangnya 30% di samping mata pelajaran 

umum (Daulay, 2001: 61).  

Di dunia pesantren terkenal adanya unsur-unsur pokok dari 

pesantren, yaitu kyai, santri, pondok, masjid dan pengajaran mata 

pelajaran agama Islam. Pada sistem madrasah tidak harus ada pondok, 

masjid, dan pengajian kitab-kitab klasik. Unsur-unsur yang diutamakan 

di madrasah adalah pimpinan, guru, siswa, perangkat keras, perangkat 

lunak dan pengajaran mata pelajaran agama Islam (Daulay, 2001: 59). 

\ 

Perbedaan-perbedaan antara madrasah dan pesantren seperti 

yang dikutip di atas adalah antara madrasah dan pesantren tradisional, 



141 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

atau dalam pengklasifikasian pesantren sebagaimana yang telah di 

sebutkan di depan tergolong pesantren pola I. Adapun terhadap pola 

lain tidaklah demikian halnya. Perbedaan yang tepat antara madrasah 

dan pondok pesantren secara keseluruhan berangkat dari unsur-unsur 

pesantren yang telah disebutkan di depan. Sebab bila berangkat dari 

metode pengajaran, materi yang diajarkan dan kehadiran, maka saat 

sekarang ini telah banyak pesantren yang memiliki cara yang sama 

dengan madrasah, seperti pesantren pola II, III, IV dan V.  

Sebenarnya sistem madrasah mirip dengan sistem sekolah 

umum di Indonesia, para siswa tidak diharuskan tinggal mondok di 

kompleks madrasah. Siswa cukup datang ke madrasah pada jam-jam 

berlangsungnya pelajaran pada pagi atau sore hari. Dan juga tidak 

disyaratan adanya masjid di lingkungan madrasah, kalaupun siswa 

bermaksud melaksanakan sholat, mereka melaksanakan di ruang yang 

telah ditentukan untuk itu. Kyai pun, sebagai orang yang sangat 

dihormati tidak mesti ada, cukup pimpinan madrasah dan aparat-

aparatnya. Pengajian kitab-kitab klasik pun tidak mesti ada di 

madrasah. Pelajaranpelajaran yang akan diajarkan telah tercantum 

dalam kurikulum dan silabus, dan diuraikan dalam GBPP (Daulay, 

2001: 60). 

Madrasah apabila ditinjau dari segi jenis berdasarkan 

kurikulumnya dapat dibagi menjadi tiga jenis. Pertama, Madrasah 

Diniyah. Kedua, Madrasah dan ketiga, Madrasah Keagamaan. 

Madrasah Diniyah adalah suatu bentuk madrasah yang hanya 

mengajarkan ilmu-ilmu agama (diniyah). Madrasah ini dimaksudkan 

sebagai lembaga pendidikan agama yang disediakan bagi siswa yang 

belajar di sekolah umum. Madrasah ini terbagi menjadi tiga jenjang 

pendidikan:  

a. Madrasah Diniyah Awaliyah untuk siswa-siswi Sekolah Dasar (4 

tahun).  

b. Madrasah Diniyah Wustho untuk siswa-siswi Sekolah Lanjutan 

Pertama (3 tahun).  

c. Madrasah Diniyah ‘Ulya untuk siswa-siswi Sekolah Lanjutan Atas 

(3 tahun).  

  Madrasah jenis kedua adalah madrasah, sekolah yang berciri 

khas agama Islam. Madrasah ini terdiri dari tingkatan Madrasah 

Ibtidaiyah, Madrasah Tsanawiyah dan Madrasah Aliyah. Programnya 



142 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

sama dengan sekolah, hanya saja diberikan bobot pendidikan agama 

yang lebih banyak dibanding dengan sekolah negeri. Sedangkan 

madrasah jenis ketiga adalah madrasah keagamaan, yakni madrasah 

pada jenjang pendidikan menengah yang mengutamakan penguasaan 

pengetahuan khusus siswa tentang ajaran agama yang bersangkutan 

(Daulay, 2001: 62).  

Implementasi manajemen dalam madrasah akan mancakup 

tujuh komponen madrasah sebagaimana yang terdapat dalam sekolah. 

Selain tujuh komponen di atas Mansur Muslich menambahkan enam 

komponen lain dari komponen sekolah/madrasah yang masuk dalam 

garapan manajemen madrasah sebagaiamana yang dikutip oleh Jaja 

Jahari, yaitu: mutu madrasah, kepemimpinan madrasah, kebijakan 

madrasah, inovasi madrasah, supervisi madrasah, dan pemasaran jasa 

pendidikan pada madrasah (Syarbini, 2013: 15). Baik dan buruknya 

pengelolaan terhadap komponen-komponen madrasah di atas juga akan 

mempengaruhi kualitas input, proses dan output dalam madrasah.  

   

  

4. Problematika Mutu Pendidikan ( Input-Proses-Output ) di 

Pesantren, Sekolah dan Madrasah  

            Pendidikan merupakan sebuah sistem yang terdiri dari berbagai 

komponen. Sistem-sistem tersebut merupakan satu kesatuan dari 

instrumental raw input, input, process, output, environmental, dan 

outcomes. Komponen-komponen tersebut mempunyai fungsi masing-

masing dan secara bersama-sama menggerakan pelaksanan fungsi 

struktur untuk mencapai tujuan sistem. Pada pembahasan ini, penulis 

meringkas komponen-komponen pada sistem pendidikan tersebut 

hanya berupa input, process dan output.    Input pada sistem pendidikan 

diklasifikasikan dalam tiga jenis, yaitu input mentah (raw input), input 

alat (instrumental input), dan input lingkungan (environmental input). 

Input yang masih mentah (raw input) akan diproses menjadi keluaran 

atau tamatan (output),  dan input pokok dalam sistem pendidikan adalah 

dasar pendidikan, tujuan pendidikan, dan anak didik atau peserta didik.  

Sedangkan proses pendidikan merupakan kegiatan mobilisasi segenap 

komponen pendidikan oleh pendidik yang terarah kepada pencapaian 

tujuan pendidikan.   



143 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

            Kualitas proses pendidikan dapat dilihat dari segi, yaitu kualitas 

komponen  dan kualitas pengelolaannya (management). Dari dua segi 

tersebut saling bergantung satu sama lain. Sedangkan komponen-

komponen yang saling berkesinambungan pada proses pendidikan 

meliputi: pendidik dan non pendidik (guru atau tenaga pengajar), 

kurikulum/silabus (materi pendidikan), prasarana dan sarana, 

administrasi, dan anggaran (budget). Kemudian  output  terakhir pada 

sistem pendidikan adalah hasil keluaran dari proses yang terjadi di 

dalam sistem pendidikan. Lulusan atau tamatan dan siswa putus sekolah 

merupakan output pada sistem pendidikan.   

  

  

  
  

Gambar   Komponen-Komponen dalam Sistem Pendidikan  

  

a. Problem di Pesantren  

            Lembaga pendidikan Islam yang paling variatif adalah 

pesantren, mengingat adanya kebebasan dari kyai pendirinya untuk 

mewarnai pesantrennya itu dengan penekanan pada bidang tertentu. 

Misalnya ada pesantren ilmu alat, pesantren fikih, pesantren al-Qur’an, 

pesantren hadis dan juga pesantren tasawuf. Masing-masing 

pengkhususan dalam bidang tersebut didasarkan pada keahlian kyai 

pengasuhnya. Ditinjau dari segi keterbukaan terhadap perubahan-

perubahan yang terjadi dari luar, pesantren dapat dibagi dua: pesantren 

tradisional (salafi) dan pesantren modern (khalafi). Pesantren salafi 

bersifat konservatif, sedangkan pesantren khalafi bersifat adaptif. 

Adaptasi dilakukan terhadap perubahan dan pengembangan pendidikan 

yang merupakan akibat dari tuntunan perkembangan sains dan 

teknologi modern (Qomar, 2007: 58).  



144 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

            Perbedaan antara pesantren tradisional dengan pesantren 

modern dapat dilihat dari perspektif manajerialnya. Secara umum 

pesantren tradisional dikelola tanpa menggunakan kaidah-kaidah 

manajerial yang berlaku sehingga berjalan apa adanya. Sedangkan 

pesantren modern dikelola dengan rapi menggunakan kaidah-kaidah 

manajemen yang berlaku. Oleh karena itu, pembahasan tentang 

problematika pesantren dalam artikel ini diarahkan terhadap pesantren 

tradisional yang mempunyai tantangan multidimensi. Hal ini 

merupakan hasil generalisasi, artinya merupakan penarikan kesimpulan 

umum, tanpa memperhatikan pengecualian-pengecualian yang ada. 

Diantara problem input yang terdapat dalam pesantren adalah lemahnya 

visi dan tujuan yang dibawa pendidikan pesantren, hal ini menyebabkan 

pesantren tidak mampu mengikuti dan menguasai  perkembangan 

zaman. Relatif sedikit pesantren yang mampu secara sadar merumuskan 

tujuan pendidikan serta menuangkannya dalam tahapan- tahapan 

rencana kerja atau program. Kondisi ini menurut Nurcholish Madjid 

sebagaimana yang dikutip oleh Yasmadi lebih disebabkan adanya 

kecenderungan visi dan tujuan pesantren diserahkan pada proses 

improvisasi yang dipilih sendiri oleh seorang kyai atau bersama-sama 

para pembantunya (Yasmadi, 2007: 72).  

           Hal ini berakibat hampir semua pesantren dalam pandangan 

Nurcholish Madjid merupakan hasil usaha pribadi atau individual 

(individual enterprise), karena dari pancaran kepribadian pendirinyalah 

dinamika pesantren itu akan terlihat. Dalam hal ini Nurcholish Madjid 

mengemukakan, pada dasarnya memang pesantren itu sendiri dalam 

semangatnya adalah pancaran kepribadian pendirinya (Yasmadi, 2002: 

73).  

            Problem kualitas input pesantren selanjutnya dapat dilihat dari 

kondisi peserta didik atau dalam hal ini santri sebagai penghuni 

pesantren. Keseharian para santri ini ternyata memberikan fenomena 

menarik bila dibandingkan dengan kehidupan di luar pesantren. Untuk 

lebih jelasnya berikut ini pemaparan kondisi nyata para santri mulai dari 

pakaian, kondisi kesehatan, perilaku, dan penyimpangan-

penyimpangan yang mungkin mereka lakukan:  

1) Pakaian: bukannya karena mereka adalah “kaum sarungan” 

(ejekan Hadi Subeno almarhum), tetapi cara memakainya yang 

penting. Umumnya para santri tidak membedakan antara 



145 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

pakaian untuk belajar, dalam kamar, keluar pondok pesantren, 

bahkan untuk tidur pun tidak berbeda.  

2) Kesehatan: penyakit yang biasanya diasosiasikan dengan para 

santri adalah penyakit kudis (gudigen dalam bahasa jawa). 

Meskipun sekarang ini sudah jarang kelihatan, tetapi kondisi 

yang “favourable” untuk penyakit kulit itu masih banyak 

terdapat di pesantren.  

3) Tingkah laku: sudah menjadi rahasia umum bahwa para santri 

mengidap penyakit rasa rendah diri dalam pergaulan ketika 

harus berasosiasi dengan masyarakat di luar mereka.  

4) Salah satu hal yang bisa sangat mengejutkan peninjau dari luar 

adalah adanya suatu praktek di kalangan para penghuni pondok, 

meskipun ini jarang terjadi, yang justru sangat bertentangan 

dengan ajaran moral agama sendiri. Praktek itu agaknya 

merupakan akibat buruk dari sistem asrama yang tidak 

membenarkan pergaulan (sekedar pergaulan saja!) dengan jenis 

kelamin lain. Praktek yang pernah dilakukan oleh kaum Nabi 

Luth dan yang dalam al-Qur’an mendapatkan kutukan Tuhan ini 

justru di pesantren (tidak semua pesantren) hampir dianggap 

sebagai “taken for granted” (Madjid, 1997: 92).  

              

            Terkait proses pendidikan di pesantren juga masih terdapat 

berbagai permasalahan yang dihadapai, diantaranya mengenai 

kurikulum, metode pembelajaran, sarana prasarana dan administrasi. 

Permasalahan kurikulum di pesantren terkait dengan pemberian 

pelajaran umum yang tidak efektif. Barangkali sekarang ini praktis 

semua pesantren mengajarkan ilmu pengetahuan umum. Tetapi 

tampaknya dilaksanakan secara setengah-setengah, sekedar memenuhi 

syarat atau agar tidak dinamakan kolot saja. Sehingga kemampuan 

santri pun biasanya sangat terbatas dan kurang mendapat pengakuan 

masyarakat umum (Madjid, 1997: 94).  

            Pendidikan Pesantren memiliki kelemahan yaitu suasana 

pembelajaran yang pasif (Qomar, 2007:73). Hal ini masih banyak 

dijumpai di pesantren yang salah satu sebabnya adalah minimnya 

kreativitas dan juga inovasi guru terhadap pengembangan metodologi 

pembelajaran aktif, sehingga membuat daya kritis santri menjadi lemah. 

Maka agar nalar kritis tumbuh di pesantren, para pendidiknya harus 



146 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

mau melakukan formulasi pola pendidikan dengan menyertakan 

metodologi modern.   Selanjutnya rendahnya mutu sarana dan prasarana 

di pesantren dapat diketahui dari paparan Nurcholish Madjid berikut 

ini:  

  

1) Pengaturan “tata kota” –Istilah ini dipinjam dari planologi kota– 

pesantren memiliki ciri yang khas, yaitu letak masjid, asrama 

atau pondok, madrasah, kamar mandi, kakus (WC) umum, 

perumahan pimpinan, dan lain-lain umumnya sporadis.  

2) Kamar-kamar asramanya sempit, terlalu pendek, jendela terlalu 

kecil, dan pengaturannya pun sremawut. Selain itu minim 

peralatan, seperti dipan, meja kursi, dan tempat untuk 

menyimpan pakaian.  

3) Jumlah kamar mandi dan kakus (WC) tidak sebanding dengan 

banyaknya jumlah santri yang ada. Atau malah ada pesantren 

yang tidak menyediakan fasilitas ini sehingga para santrinya 

mandi dan buang air di sungai. Kalaupun ada kondisinya tidak 

memenuhi syarat sistem sanitasi yang sehat.  

4) Madrasah atau ruang kelas yang digunakan tidak memenuhi 

persyaratan metodik-didaktik atau ilmu pendidikan yang 

semestinya, seperti ukuran yang terlalu sempit atau terlalu luas. 

Antara dua ruang kelas tidak dipisahkan oleh suatu penyekat, 

ataupun kalau ada penyekatnya tidak tahan suara sehingga 

gaduh. Perabotannnya yang berupa bangku, papan tulis, dan 

lain-lain juga kurang mencukupi baik dari segi kualitas maupun 

kuantitasnya.  

5) Tempat ibadah (masjid/musholla) pada umumnya keadaannya 

juga mengecewakan: kebersihan lantainya kurang terjaga–ini 

ada hubungannya dengan sistem penyediaan air wudhu/kolam–

, arsitektur bangunan dan pembagian ruangannya tidak 

menunjukkan efesiensi dan kerapian, kurangnya sistem 

penerangan dan lain-lain (Madjid, 1997: 91).  

 

            Terkait hal administrasi,  pondok pesantren menganut pola 

“serba mono”, sehingga tidak ada delegasi kewenangan ke unit-unit 

kerja lain yang ada dalam organisasi. Disamping itu, masih ada 

kebiasaan pendidikan pesantren yang menerapkan manajemen “serba 



147 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

informal”. Pola serba mono dan serba informal itu ternyata memiliki 

hubungan yang erat sekali. Kebiasaan pengelolaan serba mono dengan 

kebijakan yang terpusat hanya pada kyai mengakibatkan mekanisme 

formal tidak berlaku lagi, sementara keputusan-keputusan kyai bersifat 

deterministik dan keharusan untuk dijalankan (Qomar, 2007: 60). Oleh 

karena itu, pesantren harus segera membenahi dirinya dengan 

menerapkan kaidah-kaidah manajemen yang berlaku dalam rangka 

optimalisasi administrasi dalam pesantren.  

            Mengenai problem kualitas outputnya, disini ada beberapa 

pembacaan dari Nurcholish Madjid mengenai hal tersebut, diantaranya 

sebagai berikut:  

1) Para alumni pesantren hanya cocok terutama untuk jenis 

masyarakat yang memang sudah dari semula menerima dan 

mengadopsi nilai- nilai yang ada di pesantren yang 

bersangkutan. Sedangkan untuk masyarakat umum, mereka 

kurang memenuhi harapan.  

2) Lebih ironis lagi jika keadaan para alumni pesantren ini 

dihubungkan dengan slogan yang merupakan slogan favoritnya 

para santri, yaitu tidak mau menjadi pegawai negeri. Agaknya 

slogan ini merupakan sisa sikap isolatif dan non-kooperatif 

zaman kolonial Belanda dulu. Tetapi sekarang perlu diperiksa 

kembali apakah slogan itu merupakan sikap hasil perenungan 

yang sadar ataukah sekedar seperti kata pepatah “anggurnya 

masam” saja. Maksudnya tidak mau menjadi pegawai negeri 

sebab mereka memang tidak memenuhi syarat untuk jadi 

pegawai negeri.  

3) Salah satu yang diharapkan dari pesantren, jadi juga dari para 

alumninya adalah agar berpartisipasi dalam pembangunan, 

khususnya pembangunan masyarakat. Dalam berpartisipasi ini 

tidak saja diperlukan ketrampilan dan pengetahuan dasar, tetapi 

juga kesadaran untuk menerima tanggung jawab pribadi 

terhadap masyarakat. Selain itu,para alumni ini dituntut 

memiliki kesupelan dalam membina hubungan antar manusia 

(human relation) termasuk kemampuan membina kerja sama 

dengan orang lain. Sayangnya syarat-syarat ini kurang dimiliki 

para alumni pesantren (Madjid, 1997: 96).  

  



148 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

b. Problem di Madrasah  

Madrasah selama ini dianggap sebagai lembaga pendidikan 

Islam yang mutunya lebih rendah daripada mutu lembaga pendidikan 

lainnya, terutama sekolah umum, walaupun beberapa madrasah justru 

lebih maju daripada sekolah umum. Namun, keberhasilan beberapa 

madrasah dalam jumlah yang terbatas itu belum mampu menghapus 

kesan negatif yang sudah terlanjur melekat. Berkaitan dengan kualitas 

peserta didik di madrasah juga belum menguntungkan, potensi siswa 

madrasah ratarata merupakan kelas menengah ke bawah. Secara 

intelektual kemampuan mereka lemah, sebab biasanya siswa yang 

memiliki prestasi baik cenderung melanjutkan ke sekolah umum. 

Secara ekonomi, posisi mereka juga berada pada kelas menengah ke 

bawah. Demikian juga secara sosi- al, mereka berasal dari kalangan 

masyarakat biasa (grass root) (Qomar, 2007: 84). Kondisi ini juga 

merupakan problem tersendiri bagi madra- sah karena akan 

berpengaruh dalam proses pendidikan.  

            Sementara permasalahan dalam proses pendidikan di madrasah 

dirasakan juga begitu komplek, diantaranya terkait kualitas pendidik 

dan non pendidiknya, kurikulum, sarana dan prasarana, dan pendanaan. 

Terkait kondisi pendidik dan non pendidiknya, pada madrasah negeri 

maupun swasta belum begitu mengembirakan. Berdasarkan data 

bahwa, sebagian besar guru madrasah berasal dari IAIN/STAIN/ 

PTAIS. Padahal mata pelajaran pada madrasah banyak yang bersifat 

umum. Akibatnya para guru mengajar tidak sesuai dengan kualifikasi 

pendidikan yang dibutuhkan. Demikian juga kepala madrasah, masih 

banyak yang belum menjalankan tugas dan fungsinya dengan baik. Juga 

karyawannya, masih belum dapat menjalankan tugas dan fungsinya 

dengan baik, karena tidak didukung dengan professionalisme yang 

tinggi (Maimun dan Fitri, 2010: 7).Kondisi ini nantinya akan 

berdampak pada kualitas siswa madrasah yang tidak maksimal antara 

kualitas intelektual dan spiritualnya.  

            Keberadaan kurikulum di madrasah terlihat belum fokus. Hal 

ini terlihat misalnya banyaknya materi yang diajarkan sementara 

waktunya tidak memadai atau bahkan overload pada tingkat Aliyah, 

misalnya siswa yang ingin mendalami ilmu-ilmu keagamaan masih 

juga dibebani mata pelajaran lain yang tidak relevan dalam jumlah yang 

cukup banyak. Sebaliknya siswa yang mengambil jurusan IPA harus 



149 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

pula dibebani dengan banyaknya mata pelajaran lain yang tidak 

berhubungan langsung (Maimun dan Fitri, 2010: 8).  Dalam proses 

belajar mengajar di madrasah, strategi pembelajaran yang 

dikembangkan lebih banyak pada “model warisan” ketimbang problem 

solving, sehingga siswa lebih banyak meniru daripada melahirkan ide 

baru. Strategi pembelajaran yang demikian, lama kelamaan tidak tahan 

uji karena tidak mampu menyesuaikan dengan perkembangan dan 

tuntutan zaman yang semakin maju (Maimun dan Fitri, 2010: 9).   

Kemudian kondisi sarana dan prasarana di madrasah juga masih jauh 

dari harapan. Sejarah berdirinya madrasah biasanya penuh liku- liku, 

dirintis dengan menempati rumah pendirinya, kemudian menerima 

tanah wakaf, mendapat sumbangan masyarakat untuk membangun 

gedung, dan akhirnya terwujudlah bangunan sederhana (Asmani, 2013: 

72). Oleh karena itu, untuk menjaga eksistensi madrasah masa kini 

pihak pengelola harus senantiasa berusaha melengkapi sarana dan 

prasarana yang dibutuhkan. Selain fasilitas utama, seperti kantor dan 

gedung sekolah untuk proses kegiatan belajar mengajar, dibutuhkan 

pula gedung perpustakaan, ruang tamu, laboratorium, tempat parkir, 

koperasi siswa, lapangan olahraga, aula dan lainlain.  

           Terkait pendanaan, nampaknya dalam madrasah masih sangat 

terbatas. Kebanyakan madrasah masih mengandalkan BOS sehingga 

kegiatan dan fasilitasnya di bawah standar. Pengembangan kegiatan 

dan kelengkapan sarana tidak bisa dilakukan karena kendala ini 

(Asmani, 2013: 81). Pengembangan kualitas lembaga pendidikan tanpa 

kekuatan finansial akan putus di tengah jalan karena tidak memiliki 

kontinuitas dan konsistensi.  

Mengenai output atau lulusan madrasah juga belum bisa dibanggakan, 

baik mengenai intelektualnya maupun spiritualnya. Dari segi 

intelektual, banyak lulusan madrasah yang prestasinya jauh di bawah 

sekolah umum yang sejenis yang berada di sekitarnya berdasarkan 

standar nilai ujian nasional (NUN). Dari segi spiritual, masih banyak 

lulusan madrasah yang dalam setiap perilakunya belum mencerminkan 

nilai-nilai islami, bahkan tidak jarang yang terlibat dalam perkelahian 

dan perilaku negatif lainnya (Maimun dan Fitri, 2010: 8). Kondisi ini 

akan memperburuk penilaian masyarakat terhadap madrasah, karena 

mereka akan beranggapan tidak ada beda antara output dari madrasah 

dan sekolah umum.  



150 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

  

PENUTUP   

Kesimpulan bahwa keberadaan pesantren, sekolah dan 

madrasah terus mengalami perkembangan, setidaknya secara 

kuantitatif. Jumlah lembaga-lembaga itu senantiasa bertambah dari 

tahun ke tahun dan tersebar di seluruh Indonesia. Sayangnya secara 

kualitatif masih menghadapi berbagai problem yang serius walau 

sedang berusaha untuk diatasi, baik problem dalam input, proses atau 

outputnya. Di samping itu, perkembangan ilmu pengetahuan, teknologi 

dan budaya masyarakat menimbulkan tuntutan yang semakin tinggi 

terhadap standar pendidikan. Apalagi ketika disandarkan bahwa 

pendidikan merupakan faktor penentu bagi kemajuan peradaban dan 

kebudayaan bangsa, membuat kelemahan yang ada pada lembaga 

pendidikan tersebut semakin terasa sekali dan tentunya harus segera 

diselesaikan dan diatasi bersama-sama. Oleh karena itu, berangkat dari 

pemaparan mengenai berbagai problematika di atas, lembaga 

pendidikan pesantren, sekolah dan madrasah harus segera melakukan 

pembenahan-pembenahan melalui strategi-strategi baru untuk 

meningkatkan kemajuan sehingga menjadi lembaga-lembaga 

pendidikan yang menjajikan masa depan, baik jaminan keilmuan, 

kepribadian, maupun keterampilan.  

  

 

DAFTAR PUSTAKA  

Asmani, Jamal Ma’mur, Kiat Melahirkan Madrasah Unggulan: 

Merintis dan   Mengelola  Madrasah yang Kompetitif, 

Yogyakarta: Diva Press, 2013. Baharuddin, Manajemen 

Pendidikan Islam: Transformasi Menuju Sekolah/ Madrasah                

Unggul, Malang: UIN-Maliki Press, 2010.  

---------, Sejarah Pertumbuhan dan Pembaharuan Pendidikan Islam di                

Indonesia, Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2009.  

Dhofier, Zamakhsyari, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan 

Hidup Kyai, Jakarta: LP3ES, 1994.  



151 

 

Jurnal Mubtadiin, Vol. 8 No. 02 Juli-Desember 2022 

https://journal.an-nur.ac.id/index.php/mubtadiin 

No. ISSN: 2461-128X 

Fattah, Nanang, Landasan Manajemen Pendidikan, Bandung: Penerbit 

Remaja  Rosdakarya, 2004.  

Jahari, Jaja dan Amirullah Syarbini, Manajemen Madrasah: Teori, 

Strategi, dan  Implementasi, Bandung: Alfabeta, 2013.  

Maimun, Agus dan Agus Zainal Fitri, Madrasah Unggulan: Lembaga 

PendidikanAlternatif di Era Kompetitif, Malang: UIN Maliki 

Press, 2010.  

Rivai, Veithzal, Education Management: Analisis Teori dan Praktik, 

Jakarta: Rajawali  Press, 2009.  

Sagala, Syaiful, Manajemen Berbasis Sekolah dan Masyarakat: 

Strategi Memenangkan Persaingan Mutu, Jakarta: Nimas 

Multima, 2004.  

Syamsudduha, Manajemen Pesantren Teori dan Praktek, Yogyakarta: 

Graha Guru,  2004.  

Yasmadi, Modernisasi Pesantren: Kritik Nurcholish Madjid Terhadap 

Pendidikan Islam Tradisional, Jakarta: Ciputat Press, 2002.  

 


